
Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 71

FILANTROPI DAN KEBERLANGSUNGAN ORMAS ISLAM

Asep Saepudin Jahar
Fakultas Syariah dan Hukum

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Jl. Ir. Juanda 95 Ciputat Jakarta 15412

E-mail: asepjahar@uinjkt.ac.id

Naskah diterima tanggal 20 April 2016, revisi I tanggal 15 Mei 2016, dan revisi II tanggal 12 Juni 2016

Abstract: This paper discusses the contribution of Islamic philanthropy (ZISWAF) in maintaining the ex-

istence and development of civil society organizations based on religion, such as NU, Muhammadiyah and 

Mathlaul Anwar. The presence of these institutions be a companion of government in the development of 

educational, social and religious. The strength of this philanthropy has successfully demonstrated its role and 

maintain the development of civil society in Indonesia. Relations philanthropy Islam and various religious 

organizations is an integral and interrelated. In other words, Islam philanthropy exists and grows because it 

was developed by a period of Islamic Organizations, and vice versa. Philanthropy development in each of these 

community organizations, appear to be associated with the traits and characteristics of each. Especially during 

the reform era in Indonesia, managing ZISWAF more lively. It was driven by the transparent and accountable 

management through institutions ZISWAF. Consequently ZISWAF institutions grew and gained the trust of 

the public very well.

Keywords: Civil society organizations, philanthropy, ZISWAF, democracy.

Abstrak: Tulisan ini membahas tentang kontribusi filantropi Islam (ZISWAF) dalam menjaga eksistensi dan 

perkembangan organisasi masyarakat (ormas) yang berbasis agama, seperti NU, Muhammadiyah dan Mathlaul 

Anwar. Kehadiran lembaga ini menjadi pendamping pemerintah dalam pengembangan pendidikan, sosial dan kea-

gamaan. Kekuatan filantropi ini telah berhasil menunjukkan perannya dan menjaga berkembangnya masyarakat 

sipil di Indonesia. Hubungan filantropi Islam dan ormas-ormas keagamaan ini merupakan satu kesatuan yang sal-

ing terkait. Dengan kata lain, filantropi Islam eksis dan tumbuh karena dikembangkan oleh masa ormas Islam, de-

mikian juga sebaliknya. Perkembangan filantropi di masing-masing ormas ini terlihat berhubungan dengan ciri dan 

karakteristik ormas masing-masing. Khususnya pada masa reformasi di Indonesia, pengelolaan ZISWAF semakin 

semarak di Indonesia, karena didorong oleh pengelolaan yang transparan dan akuntabel oleh lembaga-lembaga 

ZISWAF. Konsekuensinya lembaga ZISWAF semakin berkembang dan mendapat kepercayaan yang sangat baik 

dari masyarakat.

Kata Kunci:  Organisasi masyarakat, filantropi, ZISWAF, demokrasi.

Al-Risalah
Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan

Vol. 16, No. 1, Juni 2016 (hlm. 71-93)

ISSN:  1412-436X



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah72

Pendahuluan

Dalam rentang sejarah Islam Indonesia, di-
mensi sosial, budaya dan politik menjadi 
bagian penting yang tidak bisa dipisahkan 
dari perkembangan organisasi Islam. Secara 
politik, respon terhadap rejim penguasa teru-
tama masa penjajahan, seperti Belanda dan 
Jepang, mendorong lahirnya ormas-ormas. 
Respon itu memperkuat pembentukan iden-
titas diri bangsa dan agama terutama dalam 
pelayanan terhadap masyarakat yang diabai-
kan oleh pemerintah. Karena itu gerakan Is-
lam tidak semata-mata faktor kebetulan tetapi 
sesuatu yang terbentuk dalam kerangka yang 
terbangun dalam ideologi atau kebangsaan.1

Sedang pada aspek sosial, perkemban-
gan masyarakat meniscayakan tumbuhnya 
kelompok-kelompok yang terikat oleh keya-
kinan atau kedekatan daerah atau suku. Sebab 
hal tersebut merupakan interaksi antar indi-
vidu dan kelompok berartikulasi dalam pan-
dangan dan keyakinan sehingga mengkristal 
menjadi perhimpunan atau organisasi. Pola 
hubungan ini membentuk solidaritas yang 
kuat baik berbasis agama maupun kebangsaan 
terutama dalam menghadapi tekanan politik 
dan ekonomi dari luar kelompoknya. Dalam 
perkembangannya solidaritas ini membentuk 
organisasi kemasyarkatan. Dengan kondisi ini 
maka tumbuh kelompok agama yang mencoba 
untuk merespon sesuai dengan tingkat keya-
kinan agama dan pengalaman intelektualnya. 
Maka lahirlah organisasi agama dengan label 
modernis, tradisionalis atau konservatif. 

Ketika masa pemerintahan Hindia Belan-
da, kelahiran ormas Islam bisa dipetakan dari 

1 Quintan Wictorowicz, Islamic Activism A Social 
Movement Theory Approach, (Indiana: Indiana 
University Press, 2004). Buku ini menjelaskan 
secara tuntas teori tentang gerakan sosial yang 
terbentuk oleh tujuan-tujuan dalam bingkai visi 
dan misi organisasi.

tiga hal: pertama, dakwah Islamiyah; kedua, 
pengembangan pendidikan; dan ketiga, pen-
guatan ekonomi masyarakat. Ketiga hal ini 
menonjol pada masa itu karena pergerakan 
Islam lebih memungkinkan untuk dilakukan, 
sebab bidang politik dikontrol dan dilarang 
oleh pemerintah Hindia Belanda. 

Dalam memperlakukan warga pribu-
mi, Belanda menerapkan kebijakan yang 
diskriminatif,2 terutama dalam hal pendidikan, 
diprioritaskan kepada kelompok priyayi atau 
kelas sosial menengah-atas. Sistem sekolah 
yang dikenalkan adalah Volkscholen, seko-
lah rakyat yang mulai diuji cobakan di Jawa 
dan Madura.3 Masyarakat umum yang kelas 
sosialnya dianggap tidak layak untuk belajar 
di sekolah sistem Belanda, belajar di halaqah 
atau surau-surau atau pesantren tradisional 
dengan pengajaran agama sebagai kurikulum 
dasarnya. Pada saat itulah pesantren menjadi 
alternatif pendidikan masyarakat umum, dis-
amping biayanya  semampu orang tua murid, 
sistem pendidikan ini lebih merakyat, karena 
menyatu dengan warga. Pembangunan dan bi-
aya pengelolaan pesantren juga didukung oleh 
infaq, sadaqah dan wakaf masyarakat. Karena 
itu pesantren banyak muncul di pedesaan jauh 
dari hiruk pikuk masyarakat. 

Disamping pedesaan, pergerakan pen-
didikan dikota juga muncul, terutama inisiasi 

2 Contoh diskriminatif yang dilakukan Belanda ada-
lah subsidi yang disalurkan ke lembaga pendidikan. 
Pada tahun 1930an, misalnya, subsidi yang disa-
lurkan kepada sekolah-sekolah di bawah naungan 
Kristen mencapai f. 972,600 sedang kepada umat 
Islam yang penduduknya lebih banyak hanya f. 
7,500. Ketimpangan ini pada tahun-tahun kemu-
dian semakin lebar sehingga menimbulkan ke-
curigaan yang mendalam bagi umat Islam. Howard 
M. Federspiel, Islam and Ideology in the Emerg-
ing Indonesian State (Persis 1923-1957), (Leiden: 
Brill, 2001), hlm. 65.

3 Ibid., hlm. 22.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 73

para saudagar dan aktifis Muslim. Di Jakarta 
misalnya, berdiri Jamiatul Khayr, dan di Su-
matra Barat muncul Thawalib. Peran peda-
gang (bisnisman) Arab dan pribumi, yang um-
umnya memiliki jaringan luas, mempercepat 
pertumbuhan gerakan Islam. Dari situlah per-
kumpulan Islam yang berorientasi pada dak-
wah, sosial dan ekonomi mulai tumbuh, yang 
sekarang sering disebut ormas Islam. 

Menguatnya gerakan Islam juga dipen-
garuhi semangat Pan Islamisme Timur Ten-
gah, terutama setelah banyaknya para ja-
maah haji yang pulang dari Mekah dan para 
pemuda Muslim yang belajar di sana. Sebut 
misalnya KH. Hasjim Asy’ari (pendiri Nah-
dhatul Ulama, NU) dan KH. Muhammad 
Dahlan (pendiri Muhammadiyah), Syekh 
Achmad Chatib dari Minangkabau dan Syekh 
al-Banjari dari Banjarmasin. Dari kelompok 
Arab, pengaruh Arab Hadrami juga sangat 
penting terutama dalam bidang pendidikan 
dan dakwah, sebut misalnya Jamiatul Khayr 
dan al-Irsyad oleh Surkati. Berawal dari sini-
lah muncul kemudian ormas Islam yang ling-
kup kegiatannya tidak saja pendidikan, tetapi 
juga dakwah, sosial, ekonomi dan kesehatan.4 
Jami’atul Khayr, Al-Irsyad dan Muhammadi-
yah adalah contoh gerakan Islam yang memu-
lai mengembangkan pendidikan dan dakwah 
di Jawa. Muhammadiyah sendiri pada 1912-
1920 mulai mengembangkan aktivitasnya 
dalam bidang pendidikan dan kesejahteraan 
sosial. Dari lembaga pendidikan ini kemu-
dian lahir gerakan-gerakan sosial yang lebih 
luas terutama dalam meningkatkan harkat dan 
derajat masyarakat. Sejak mulai pemerintah-
an Jepang, ormas Islam mulai terlibat dalam 
kegiatan politik disamping pendidikan dan 
dakwah, terutama ketika Jepang menfasilitasi 
berdirinya Masyumi (Majlis Syura Muslimin 

4 Ibid., hlm. 25

Indonesia). 
Namun perlu dicatat, selain pendidikan 

dan dakwah, semangat nasionalisme pra-
kemerdekaan juga memunculkan gerakan-
gerakan politik seperti Sarekat Islam (1911), 
dibentuk oleh para saudagar Muslim yang 
awalnya sebagai reaksi atas dominasi bisnis 
kelompok Cina khususnya dalam bidang tek-
stil. SI pertama kali didirikan pada tahun 1911 
oleh Raden Mas Tirtoadisuryo. Tujuan SI 
yaitu untuk memperkuat pribumi Muslim ter-
utama dalam kemampuan ekonomi dan poli-
tik. Di bawah pengaruh Cokroaminoto yang 
mulai terlibat pada tahun 1912, SI berkem-
bang dengan cepat dan cukup berpengaruh di 
beberapa daerah. Berkat kepemimpinannya 
yang kharismatik, Cokroaminoto dikenal se-
bagai Ratu Adil, yang dianggap bisa menyele-
matkan masyarakat dari keterpurukan.  Pada 
tahun 1913 SI mendapat pengakuan dari Be-
landa dan setahun kemudian (1914) kepengu-
rusan resmi terbentuk dengan Cokroaminoto 
sebagai pimpinannya dan Samanhudi sebagai 
pimpinan kehormatan dan wakilnya Gunawan. 
Pada tahun 1916, SI berkembang pesat dan 
berhasil membuat cabang di beberapa daerah, 
terutama seluruh Jawa dan menjadi organisasi 
Islam terbesar saat itu. 

Bagaimana komunitas Muslim memben-
tuk asosiasi atau organisasi Islam, bertahan 
dan bahkan berkembang dengan baik? Dan 
bagaimana mereka bisa melakukan kegiatan 
sosial dan pendidikan? Pertanyaan ini penting 
untuk menggambarkan bagaimana sejarah so-
sial Ormas Islam Indonesia bisa digambarkan 
secara jelas. Peran tokoh agama dan semangat 
kebangsaan dan agama menjadi motor peng-
gerak penting gerakan ormas Islam. Lembaga 
pesantren, masjid dan madrasah menjadi me-
dia yang sangat signfikan. Melalui lembaga itu 
kegiatan pendidikan dan keagamaan berjalan 
dengan baik, terutama disokong oleh dana 



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah74

zakat, infaq, sadaqah dan wakaf.5  Menurut 
catatan Jepang, pada tahun 1942 pertumbuhan 
madrasah dan sekolah di Jawa mencapai 1831 
sekolah dengan jumlah murid 139, 415 murid. 
Jumlah ini menjadi bukti bagaimana gerakan 
ormas Islam yang didukung oleh dana amal 
keagamaan menjadi dua sisi yang tidak bisa 
dipisahkan. Di luar Jawa, sekolah (madrasah) 
di Minangkabau juga mengalami pertumbu-
han dengan cepat hingga 1213 madrasah den-
gan jumlah siswa 69,983 pada tahun 1933. 
Dalam bidang politik, Persatuan Moeslim-
eon Indonesia berdiri yang digagas oleh para 
ulama tradisional di  Sumatra. Ormas ini mer-
espon isu "nationalisme" dalam menghadapi 
anti Belanda yang berhasil mempropagan-
dakan kesamaan antara Islam dan nasional-
isme.6 Menurut Alim, munculnya pergerakan-
pergerakan umat Islam pada akhir abad ke-19 
Indonesia disebabkan oleh kemunduran total 
sebagai akibat eksploitasi politik pemerintah 
kolonial Belanda. Wujud pertama sikap terse-
but berupa kesadaran berorganisasi.7

5 Asep Saepudin Jahar, “Reinterpreting Islamic 
Norms the Conflict between Legal Paradigms 
and Socio-Economic Challenges: A Case Study 
of Waqf and Zakat in Contemporary Indonesia,” 
Dissertation Submitted to Oriental Institut, Uni-
versitas Leipzig, 2005, hlm. 87-89. Dalam peng-
umpulan zakat dua kelompok masyarakat yang 
sangat berperan, kiyai sebagai tokoh independent 
dan dekat dengan masyarakat dan penghulu, pe-
gawai keagamaan yang ditunjuk oleh colonial 
Belanda untuk menjadi fasilitator urusan kea-
gamaan, perkawinan, perceraian, takmir masjid, 
wakaf dan urusan kematian. Sedang kiyai, seba-
gai tokoh agama di masyarakat, menjadikan ma-
drasah atau pesantren sebagai tempat pengam-
bangan agama dimana masyarakat menyalurkan 
zakat dan wakafnya. Dari situlah kegiatan organ-
isasi berjalan dan berkembang.  

6 Howard M. Federspiel, Op. Cit., hlm. 52.
7 Ahmad Alim, “Peran Ormas-ormas Islam Dalam 

Penyelenggaraan Pendidikan di Indonesia pada 
Zaman Pra-Kemerdekaan”, (http://ahmadalim.

Pengaruh pergerakan itu hingga sekarang 
berpengaruh yang terlembaga dalam organisa-
si massa Islam dengan berbagai macam orien-
tasinya, seperti akhir-akhir ini muncul dengan 
membawa isu jender8 dan hak asasi manusia. 
Menurut data Kementerian Dalam Negeri, 
jumlah organisasi masyarakat yang ada di 
Indonesia sampai dengan tahun 2010 menca-
pai 9000 ormas.9 Jumlah ini belum termasuk 
organisasi masyarakat yang belum terdaftar. 
Jumlah ormas ini satu sisi sangat potensial 
karena memiliki masa pengikutnya yang men-
jadi binaan atau jaringan, namun pada sisi lain 
juga menimbulkan potensi konflik. 

Kemandirian Ormas dengan ZISWAF

1. Jam’iatul Khair 

Ormas ini lahir pada 17 Juli 1905 di Jakarta 
dengan mayoritas anggotanya keturunan Arab, 
Jami’atul Khair adalah satu-satunya ormas Is-
lam sangat modern di masanya. Al-Jamiatul 
Khairiyah merupakan organisasi pendidikan 
Islam tertua di Jakarta oleh para ulama asal 
Arab Hadramaut dan juga pemuda Alawiyyin, 
seperti Habib Abubakar bin Ali bin Abubakar 
bin Umar Shahab, Sayid Muhammad Al-Fa-
kir Ibn. Abn. Al Rahman Al Mansyur, Idrus 
bin Ahmad Shahab, Ali bin Ahmad Shahab, 

blogspot.com/2010/08/peran-ormas-ormas-pra-
kemerdekaan.html), akses 19 Mei 2011.

8 Contoh kajian yang membahas tentang perem-
puan ormas Islam seperti dilakukan oleh Cora 
Vreede-De Steurs, The Indonesian Women, 
Struggles and Achievments (Gravenhage: Mou-
ton and Co., 1960). Dalam bentuk dissertasi dan 
tesis salah satunya adalah Hamidah, “Gerakan 
Wanita Islam Indonesia: Suatu Kajian Sosio-
Historis Terhadap Aisyiah-Nasyiatul Aisyiah dan 
Muslimat Fatayat NU”, Dissertasi, UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta, 2008.

9 http://sigitsoebroto.blogspot.com/2011/02/per-
an-ormas-islam-implementasi-dan.html, akses 
19 Mei 2011.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 75

Abubakar bin Abdullah Alatas, Muhammad 
bin Abdurrahman Shahab, Abubakar bin Mu-
hammad Alhabsyi dan Syechan bin Ahmad 
Shahab. Di tangan ulama-ulama inilah Jami-
atul Khair tumbuh pesat. Sebagai respon atas 
kemunduran pribumi dan masyarakat Mus-
lim pada satu sisi dan diskriminasi colonial 
terhadap pendidikan pribumi pada sisi lain, 
Jami’atul Khair aktif dalam mengembang-
kan pendidikan, da’wah dan penerbitan surat 
kabar. 

Syekh Ahmad Surkati10 adalah sebagai 
pendiri al-Irsyad, organisasi Islam yang dis-
ebut Fijper sebagai ormas yang mengawali 
penyemaian pembaruan Islam di Indonesia.11 
Berlangsungnya kegiatan pendidikan saat itu, 
terutama Jami’atul Khair, didukung secara 
kuat oleh infaq dan shadaqh para simpatisan 
donator kaya keturunan Arab, sehingga dana 
amal agama berhasil mendorong tumbuhnya 
perkembangan pendidikan.12

10 Nama lengkap Surkati adalah Syeikh Ahmad bin 
Muhammad Assoorkaty al-Anshary.

11 G. F. Pijper, Beberapa Studi tentang Sejarah Islam 
di Indonesia 1900 - 1950, Terj. Oleh Tudjimah dan 
Yessy Dagusdin, (Jakarta: Universitas Indonesia, 
1984), hlm. 120 dan 114. Lihat juga web al-irsyad 
pada http://alirsyad.net/index.php?option=com_
content &task=view&id=25&Itemid=42

12 Selanjutnya, pada tahun-tehun berikutnya dida-
tangkan lagi guru lainnya seperti: Al Hasyimi 
dari Tunis, Muhammad Abdul Fatah Ansari 
(Sudan), Muhammad Noor (Abdul Anwar) al-
Ansari, Hasan Hamid al-Antasari, dan Ahmad 
Al-Awif yang ditugaskan dan mendirikan seko-
lah Jam’iyatul Khair di Surabaya. organisasi 
Jam’iyatul  Khair termasuk organisasi Islam 
pertama yang memulai melaksanakan bentuk 
organuisasi modern: memiliki AD/ART, memi-
liki daftar anggota, ada rapat secara berkala, dan 
mendirikan lembaga pendidikan.

  Dalam pelaksanaan pendidikan, Jam’iyatul 
Khair dapat dikatakan sebagai pelopor pendidi-
kan Islam modern di Indonesia: memiliki kuriku-
lum, buku-buku pelajaran bergambar, ada kelas-
kelas, menggunakan bangku, papan, tulis dan 

Organisasi ini berhasil menggerakkan 
pendidikan dan ekonomi masyarakat, teruta-
ma untuk menyaingi kekuatan Cina. Karena 
gerakannya yang gencar melawan hegemoni 
ekonomi Cina, Hayat al-Qulub dilarang oleh 
pemerintahan Beland dan pada tahun 1917 
dengan bantuan Haji Umar Said Cokroami-
noto, Abdul Halim mendapatkan izin untuk 
menjalankan pendidikannya di bawah naun-
gan Persatuan Umat Islam. 

Hingga saat ini Jamiatul Khair memilik 
puluhan madrasah ibtidaiyah, madrasah tsan-
awiyah dan Aliyah. Pengembangan pendidi-
kan yang lebih menonjol Jamiatul Khair ada-
lah perguruan tinggi Islamnya yangb berpusat 
di Jakarta. Mungkin karena larangan Belanda 
ketika pendiriannya, Jamiatul Khair tidak 
berkembang di daerah-daerah, namun hanya 
berpusat di sekitar Jakarta.

2. Al-Islah wal-Irsyad 

Perhimpunan Al-Irsyad Al-Islamiyyah 
(Jam'iyat al-Islah wal Irsyad al-Islamiyyah) 
berdiri pada 6 September 1914 (15 Syawwal 
1332 H) oleh Syeikh Ahmad Surkati. Tang-
gal itu mengacu pada pendirian Madrasah Al-
Irsyad Al-Islamiyyah yang pertama di Jakarta, 
yang sebelumnya Surkati aktif membantu Ja-
miatul Khair Jakarta. Seperti halnya Jami’at 
al-Khair, Al-Irsyad mengkalim dirinya seba-
gai gerakan pembaruan dengan menamakan 
ormasnya Al-Islah wal-Irsyad dengan misi 
pokok yaitu pembaharuan dalam Islam (re-
formisme). Perkembangan pendidikan al-Irsy-
ad disamping didukung oleh ZISWAF, juga 
iuran sekolah yang dibayarkan oleh orang tua 
murid. Pengumpulan dana dari simpatisan al-
Irsyad terutama keturunan Arab memperluas 
jaringan al-Irsyad ke berbagai daerah antara 
lain Cirebon, Bumiayu, Tegal, Pekalongan, 

sebagainya.



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah76

Surabaya, dan Lawang. Cabang-cabang ini 
juga mendirikan sekolah-sekolah walaupun 
masih pada tingkat sekolah rendah. Pada tahun 
1930an, cabang Surabaya mendirikan sekolah 
guru 2 tahun dan sekolah dasar rendah berba-
hasa Belanda yang bernama Schakelschool. 

Keberhasilan dana ZISWAF yang dihim-
pun dari donatur al-Irsyad, pada periode 1930-
an al- Irsyad mampu memberikan beasiswa 
studi ke luar negeri terutama Mesir, bagi lulu-
san terbaik. Peran dana ZISWAF mendorong 
perluasan aktifitas al-Irsyad tidak saja pada 
sektor pendidikan tetapi juga kesehatan dan 
da’wah disamping pada bidang penerbitan 
buku-buku Islam. Hingga saat ini lebih dari 
130 cabang telah berdiri al-Irsyad dari ujung 
Sumatra hingga Papua. 

3. Muhammadiyah

Organisasi ini didirikan di Yogjakarta tanggal 
8 Dzulhijjah 1330H bertepatan dengan tanggal 
18 November 1912 oleh KH Ahmad Dahlan 
atas anjuran dari beberapa muridnya anggota 
Budi Utomo untuk mendirikan suatu lembaga 
pendidikan yang bersifat permanen. Misi ide-
ologis Muhammadiyah adalah pembaharuan, 
terutama dari berbagai macam penyimpan-
gan ajaran orthodoxy, yang dikenal dengan 
bid’a, takhayyul dan khurafat. Disamping itu 
Muhammadiyah juga bertujuan untuk men-
ingkatkan pendidikan agama dan kehidupan 
sosial warga Muhammadiyah. Berkat usaha 
keras KH. Achmad Dachlan, Muhammadi-
yah terus berkembang dengan menyediakan 
pendidikan agama bagi mereka yang belajar 
di sekolah umum dan kemudian mendirikan 
model sekolah sendiri. Sebagai pergerakan 
masyarakat, perhatian Muhammadiyah dalam 
meningkatkan kesejahteraan masyarakat juga 
dikembangkan terutama untuk menyantuni 
dan menyekolahkan anak-anak yatim piatu. 

Dalam perkembangannya, Muhammadiyah 
banyak dibantu oleh kalangan saudagar dan 
cendikia kelas menengah Muslim terutama 
pedagang Yogyakarta kemudian di beberapa 
kota di Jawa.13

Dengan perkembangan yang sangat 
fenomenal, Muhammadiyah adalah salah 
satu ormas modern yang paling penting pada 
masa itu.14 Disamping bergerak dalam bidang 
sosial, ekonomi dan pendidikan, Muham-
madiyah juga merespon gerakan kristenisasi 
yang dilakukan oleh Belanda. Model kris-
tenisasi yang dilakukan Belanda tidak se-
mata-mata bersifat ideologis, namun dengan 
cara pendekatan ekonomi kepada orang-orang 
miskin. Untuk membendung arus ini, Muham-
madiyah melakukan pembenahan pada bidang 
kemiskinan, kesehatan, pendidikan dan pem-
berdayaan ekonomi. Asumsinya, kekuatan 
ekonomi akan mensejahterakan masyarakat 
sehingga dengan sejahtera masyarakat tidak 
mudah terpancing untuk pindah agama. 

Dengan cara ini Muhammadiyah bisa 
berkembang secara cepat. Seperti dijelaskan 
oleh James L. Peacock, guru besar North Car-
olina University “Muhammadiyah adalah or-
ganisasi kemanusiaan Islam terbesar di dunia”. 
Dengan sejumlah deretan amal usaha, hampir 
500 RS maupun klinik besar dan kecil, 167 
Perguruan Tinggi, 15000 sekolah sejak Busta-
nul Atfal hingga Sekolah Menengah Umum, 
dan 350 Panti Asuhan. Bersamaan dengan itu 
puluhan ribu masjid berdiri di pelosok tanah 
air. Karena itu Muhammadiyah layak menda-
pat apresiasi dari lembaga-lembaga kemanu-

13 Howard M. Federspiel, “The Muhammadiyah: 
A Study of an Orthodox Islamic Movement in 
Indonesia”, Indonesia, Vol. 10 (Oct, 1970), hlm. 
57-79.

14 Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indone-
sia, (Jakarta: LP3ES, 1980), hlm. 1900-1942



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 77

siaan lain di dunia.15 Perkembangan Muham-
madiyah yang sangat pesat menjadi bukti kuat 
bahwa dana infaq atau ZISWAF yang dikelola 
secara produktif berhasil memberdayakan 
masyarakat. Salah satu kunci keberhasilan 
ini adalah pengelolaan atau manajemen harta 
dilakukan secara transparan, akuntabel dan 
jujur. Keberhasilan Muhammadiyah dalam 
bidang pendidikan, kesehatan dan ekonomi 
ditentukan oleh sistem pengelolaan organisasi 
yang modern. Muhammadiyahlah bisa dika-
takan sebagai satu-satunya ormas Islam yang 
sangat mapan sejak berdirinya pada tahun 
1912 hingga saat ini. Kemampuan Muham-
madiyah mengembangkan amal usahanya, 
disamping manejemen yang rapih, adalah 
melakukan persuasi dan dakwah yang relevan 
dengan kebutuhan masyarakat. Dengan kata 
lain Muhammadiyah mampu memasarkan 
isu-isu kemiskinan, pendidikan dan kesehatan 
sebagai bagian penting kebutuhan masyarakat 
sehingga mampu mendorong simpati dan ket-
erlibatan aktif masyarakat untuk menginfak-
kan dananya dalam kegiatan ibadah, sosial 
dan ekonomi.16

15 http://www.muhammadiyah.or.id/id/artikel-saja-
ratun-thoyyibah-muhammadiyah-detail-15.html, 
akses 19 Mei 2011. Pada tahun 2004, menurut 
catatan laporan singkat Infrastruktur Muham-
madiyah, Muhamamdiyah Up until 2004, Mu-
hammadiyah mengelola tidak kurang dari 4,301 
masjdik,  4,345 lembaga pendidikan mulai dari 
tingkat dasar hingga perguruan tinggi. Muham-
madiyah juga mengelola 222 lembaga sosial sep-
erti panti asuhan dan 155 rumah sakit/pelayanan 
kesehatan. Perbedaan jumlah hingga tahun 2011, 
atau kurang lebih selama 7 tahun, mengalami 
perkembangan yang begitu cepat. Asep Saepudin 
Jahar, Op. Cit., hlm. 119. 

16 Greg Fealy, ”Consuming Islam: Commodified 
Religion and Aspirational Pietism in Contempo-
rary Indonesia”, in Expressing Islam Religious 
Life and Politics in Indonesia, ed. Greg Fealy 
and Sally White, (Singapore: ISEAS, 2008), hlm. 
17.

Pada tataran ini, Islam dengan segala 
atributnya tentang keadilan, membela yang 
lemah, bersih dan sehat dijadikan sebagai 
komoditas untuk diartikulasikan dengan 
masyarakat publik sehingga melahirkan ket-
erlibatan langsung berupa dana amal seperti 
zakat, infaq, sadaqah dan wakaf atau tenaga 
relawan. Dalam bentuk dana, misalnya, mod-
el ZISWAF berperan sangat penting. Maka 
tidak mengherankan bahwa sekolah dan 
tempat-tempat ibadah yang berdiri di berba-
gai daerah adalah hasil wakaf yang diberikan 
warga Muhammadiyah dan masyarakat pada 
umumya. Keberhasilan dalam penghimpunan 
dana Muhammadiyah juga ditentukan oleh 
sistem produktifitas penggunaan dana mela-
lui investasi dan manajemen yang transparan 
dan akuntabel. Maka inilah mungkin adagium 
transparansi Muhammadiyah yang menjadi 
bukti keberhasilannya seperti disampaikan 
oleh salah satu pengurus daerah, ia menga-
takan, “sebesar apapun dana yang keluar dan 
masuk di Muhammadiyah, selalu dicatat dan 
ada buktinya.”17 Seperti dikatakan bapak Luk-
man, Muhammadiyah wilayah NTB mampu 
meminjamkan uang kepada Pemda NTB un-
tuk membiyai kontingen MTQ sebagai dana 
talangan yang belum bisa dikeluarkan segera 
dari APBD.18 Inilah salah satu bukti bagaima-
na ormas menjadi bagian sangat krusial di 
masyarakat yang tidak mungkin dilakukan 
oleh Negara.

17 Wawancara FGD dengan bapak Lukmanul Ha-
kim, Pimpinan Wilayah Muhammadiyah NTB. 
Bulan September 2010.

18 FGD dengan Muhammadiyah Wilayah NTB bu-
lan September 2010. Dalam FGD ini, penulis 
berhasil menggali informasi bahwa peran ormas 
termasuk di dalamnya Muhammadiyah, NU dan 
NW berhasil mengontrol pemerintah terutama 
dalam penggunaan dana APBD. Hal ini menun-
jukkan bahwa ormas berperan penting dalam 
penguatan good governance di daerah-daerah.



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah78

Misi Muhammadiyah yang dijelaskan di 
atas dapat di lihat dalam anggaran dasar dan 
rumah tangganya. Berikut adalah beberapa 
model kegiatan Muhammadiyah sesuai den-
gan anggaran dasarnya (1950): (a) Mengada-
kan da’wah Islam; (b) Memajukan pendidi-
kan dan pengajaran; (c) Menghidup suburkan 
masyarakat tolong-menolong; (d) Mendirikan 
dan memelihara tempat ibadah dan wakaf; (e) 
Mendidik dan memelihara tempat ibadah dan 
wakaf; (f) Mendidik dan mengasuh dnak-anak 
pemuda-pemuda, supaya kelak menjadi Mus-
lim yang berarti; (g) Berusaha kea rah perbai-
kan penghidupan dan kehidupan yang sesuai 
dengan ajaran Islam; dan (h) Berusaha dengan 
segala kebijaksanaan supaya kehendak dan 
peraturan Islam berlaku dalam masyarakat.

Dengan kekuatan dana amal terutama 
zakat, infaq sadaqah dan wakaf, Muhammadi-
yah mampu mengembangkan kegiatannya da-
lam berbagai bidang, baik yang berhubungan 
langsung dengan keagamaan atau sosial pada 
umumnya. Bidang kegiatan Muhammadiyah 
antara lain: Majlis Tarjih, Majlis Tabligh, Ma-
jlis Pendidikan, Pengajaran dan Kebudayaan, 
Majlis Pembinaan Kesejahteraan Umat 
(PKU), Majlis Pustaka dan Majlis Bimbingan 
Pemuda. Selain itu, masih ada organisasi oto-
nom di bawah Muhammadiyah, seperti: “Ai-
syiyah, Nasi’atul ‘Aisyiyah (Bagi putri-putri 
Muhammadiyah), Pemuda Muhammadi-yah, 
Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah, dan Ika-
tan Remaja Muhammadiyah (IRM), dan Hiz-
bul Wathan (Kepanduan). Keragaman bidang 
kegiatan Muhammadiyah menjadi cirinya 
sebagai lembaga modern yang menjalankan 
missi (dakwah). Karena itu pendidikan Mu-
hammadiyah dirancang sebagai: (a) Alat 
da’wah ke dalam dan ke luar anggota Mu-
hammadiyah, atau untuk seluruh masyarakat; 
(b) Tempat pembibitan kader yang dilaksana-
kan secara sistematis dan selektif sesuai den-

gan kebutuhan Muhammadiyah khsusnya dan 
masyarakat Islam pada umumnya; dan (c) 
Gerak amal anggota. Penyelenggaraan pen-
didikan diatur secara berkewajiban terhadap 
penyelenggara dan peningkatan pendidikan 
itu dan menyekolahkan anak-anaknya ke 
sekolah Muhammadiyah. 

Pergerakan dana amal ZISWAF ini 
menghantarkan Muhammadiyah sebagai lem-
baga yang terorganisir secara rapi ke tingkat 
ranting. Namun perlu dicatat bahwa sistem 
organisasi yang rapih ini, atau sering disebut 
beauracratic system, seringkali memperlemah 
inisiatif pengurus cabang dan ranting terutama 
dalam melakukan inovasi-inovasi yang perlu 
dilakukan. Hal ini disebabkan oleh sistem 
kebijakan satu komando dari pusat sehingga 
tidak mudah difahami ketingak wilayah dan 
ranting. Karena sistem ini memiliki kekuatan 
satu sisi tetapi juga lemah pada sisi lainnya.  

Perlu di catat di sini bahwa pengelolaan 
zakat pada masa awal berdiri Muhammadiyah, 
masih dibedakan dengan kebiasaan infaq, sa-
daqah atau wakaf. Pada kasus infaq, sadaqah 
dan wakaf, Muhammadiyah mengorganisir-
nya pada divisi khusus bersamaan dengan 
usaha dan pemeliharaan dan pengelolaan per-
bendaharaan wakaf Muhammadiyah. Sedang 
pengelolaan zakat, sebelum lahirnya UU No. 
38 Tahun 1999, diorganisir secara musiman 
(temporer) oleh lembaga-lembaga yang bera-
da di bawah naungan Muhammadiyah seperti 
madrasah, sekolah, majlis taklim dan rumah 
sakit. Cara pengelolaan seperti ini lebih ber-
sifat ad-hoc yaitu dibentuk ketika menjelang 
dan sehabis Ramadhan. Sistem penghimpu-
nan zakat biasanya dilakukan dengan cara 
menyebarkan kupon atau formulir bagi warga 
Muhamamdiyah yang akan membayarkan za-
katnya. Cara ini pun dilakukan secara suka 
rela dan hasil dari pengumpulan zakat ini ti-
dak menjadi pelaporan utama dari pengurus 



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 79

Muhammadiyah di daerah. Sehingga infor-
masi seberapa besar potensi zakat warga Mu-
hmmadiyah sampai sekarang pun belum bisa 
dilakukan.19

Perubahan drastis dalam pengelaloaan 
zakat diawali dengan lahirnya UU No. 38 
Tahun 1999 tentang Pengeloaan Zakat. UU 
ini menginspirasi pendirian LAZ (Lembaga 
Amil Zakat) Muhammadiyah yang didiri-
kan di Jakarta sesuai dengan surat keputusan 
Pimpinan Pusat Muhammadiyah No.103/
KEP/I.0/K/2002 pada tanggal 23 Rabî‘ al-
Akhîr 1423/4 July 2002 dan Surat Keputusan 
Kementrian Agama No. 457 pada tanggal 21 
November 2002. Lembaga amil zakat ini di-
akui sebagai lembaga zakat resmi sesuai den-
gan UU No. 38 tahun 1999. Misi LAZ ini, 
disamping mengumpulkan zakat dari warga 
Muhammadiyah, juga mengumpulkan dana 
zakat, infaq, sadaqah dari perusahaan-perusa-
haan swasta dan pegawai negeri. LAZ ini baru 
akan berkembang ke beberapa daerah, walau-
pun fokus saat ini masih di wilayah Jakarta, 
Bogor, Bekasi, Tangerang dan Bandung, baik 
warga Muhammadiyah maupun bukan.20

Berbeda dengan zakat, pengelolaan wakaf 
di Muhammadiyah, walaupun disebut sebagai 
organisasi modern, belum dilakukan secara 
mandiri dan professional. Mungkin karena 
difahami wakaf lebih bersifat “keagamaan” 
sehingga mengikuti aturan dan karakteristik 
fikih Islam klasik, maka pengelaloaan wakaf 
berbeda dengan unit usaha (amal usaha) Mu-
hammadiyah. Jika unit usaha dilakukan se-
cara profit, semi-profit atau hanya sebagai 
pelayanan masyarakat seperti sekolah/ma-
drasah, maka wakaf dikelola secara setengah 
hati. Artinya, asset wakaf Muhammadiyah 
pada dasarnya belum dikembangkan secara 
professional dan produktif. Hal ini mungkin 

19 Asep Saepudin Jahar, Op. Cit., hlm. 114-115. 
20 Ibid., hlm. 115.

disebabkan karena: pertama, sumber daya 
Muhammadiyah yang tidak ditempatkan un-
tuk mengurusi hal-hal itu dari kalangan muda 
dan professional; kedua, wakaf masih terkait 
dengan urusan “agama/fikih” yang terikat ke-
tentuan para pewakaf (waqif).21

Pengelolaan wakaf Muhammadiyah, 
seperti diuraikan oleh Asep Saepudin Jahar, 
dalam risetnya tahun 2004, diorganisir oleh 
pengurus yang sudah tua, umumnya pensiu-
nan pegawai negeri. Sistem pengelalaan sep-
erti ini nampaknya lebih bersifat konvension-
al, untuk tidak mengatakan konservatif, yaitu 
secara suka rela dan tanpa imbalan honor. 
Pengurus wakaf disebut sebagai pengelolaan 
harta dan perbendaharaan wakaf. Akibatnya, 
petugas wakaf lebih bersifat administrative 
dan passive, tidak banyak mengetahui tentang 
masalah-masalah wakaf yang dihadapi oleh 
Muhammadiyah, terutama di daerah. Alhasil, 
sistem pengelolaan wakaf Muhammadiyah 
masih berada di persimpangan jalan. Padahal 
pada sisi inilah wakaf sebenarnya sebagai as-
set penting, disamping amal usaha yang dimi-
liki Muhammadiyah selama ini, jika dikem-
bangkan dengan baik.22

Keunggulan dana sosial yang dihimpun 
Muhammadiyah baik infaq, sadaqah atau 
wakaf mendorong tumbuhnya perkemban-
gan pendidikan dan rumah sakit atau klinik. 
Pengaruh dana sosial yang dibangun pada 
klinik dapat dilihat dari kiprah Muhammadi-
yah dalam misi bantuan bencana pada abad 
dua puluh, terutama ketika terjadi meletusnya 
Gunung Kelud. Pada saat itu, sebagai ormas 
Islam yang punya perhatian pada kondisi so-
sial masyarakat Muhammadiyah membuat 
aksi cepat tanggap darurat bencana berskala 
sedang dengan mendirikan unit penyelema-
tan yang disebut Penolong Kesengsaraan 

21 Ibid., hlm. 118.
22 Ibid., hlm. 118-119.



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah80

Oemoem (PKO). Unit bantuan bencana ini 
terus digalakkan sebagai penolong darurat di 
daerah-daerah yang terkena bencana baik di 
perkotaan maupun perkotaan. Dengan pent-
ingnya unit bantuan seperti ini dan seringnya 
terjadi bencana di berbagai daerah, Muham-
madiyah membuat poly-klinik pada 15 Feb-
ruari 1923.23

Pada pertengahan tahun 1960-an PKO 
dirubah namanya menjadi PKU sebagai cara 
untuk mempertegas peran Muhammadiyah 
dalam bidang kesehatan dan sosial yang be-
rada langsung di bawah Majelis PKU. Bersa-
maan dengan Kongres (Muktamar) Nasional 
Muhammadiyah [Muktamar] pada tahun 
2005, Majlis ini berganti naman menjadi Ma-
jelisKesehatan Masyarakat. Sekarang rumah 
sakit Muhmmadiyah diberi naman RS PKU 
Muhammadiyah. Peran Aisyiyah sebagai say-
ap ormas Muhammadiyah, rumah sakit atau 
klinik yang menangani kelahiran ibu biasanya 
ditangani oleh lembaga ini. Karena itu rumah 
sakit, klinik-klinik Muhmmadiyah tumbuh 
dengan baik sebagai misi pelayan masyarakat 
dalam bidang sosial, ekonomi, kesehatan dan 
pendidikan. Sekarang ini nama rumah sakit 

23 Informasi tentang PKO dapat dilihat di Regle-
ment Moehammadijah Bahagian Penolong Kes-
engsaraan Oemoem Hindia Timur di Djokja-
karta, Pertjetakan Persatoen, Yogyakarta;  Juga 
Buah Hasil Konperensi PKU (Penolong Kesen-
gsaraanUmum) Muhammadijah Seluruh Indo-
nesia: 20–22 Mei 1961 di Jakarta; Lihat Panitia 
HUT RSU PKU (1988), Memperingati Milad ke 
65 SRU PKU Muhammadiyah Yogyakarta, RSU 
PKU Muhammadiyah, Yogyakarta, hlm. 14; Juga 
H.S. Prodjokusumo, Menelusuri dan Napak Tilas 
Perjalanan Muhammadiyah: 85 TahunPerjuan-
gan dan Pengorbanan Para Anggota dan Pimpi-
nan, Yayasan Amal BaktiMasyarakat, Jakarta, 
hlm. 39. Liht  juga Hilman Latif,” Health Provi-
sion for the Poor Islamic Aids and the Rise of 
Charitable Clinics in Indonesia,” in South East 
Asia Research, 18, 3 (2010), hlm 544.

Muhammadiyah biasanya dikenal Rumah 
Sakit Islam.

Terkait dengan zakat, rumah sakit atau 
klinik Muhammadiyah bertugas juga meng-
umpulkan zakat yang hasilnya sebagian dia-
lokasikan kepada mereka yanag berhak men-
erimanya dan atau diberikan kepada pasien 
miskin untuk membiayai pengobatan yang 
dibutuhkan. Dalam sistem pengelolaan zakat, 
ormas Islam seperti Muhammadiyah tidak 
mengembangkan model manajemen yang ter-
padu dengan sistem yang tunggal dan teror-
ganisasi secara vertical dari pusat hingga ke 
cabang. Setiap pengurus diberikan wewenang 
untuk melakukan pengelolaan zakat, seperti 
sekolah, perguruan tinggi dan klinik, kemudi-
an menyalurkannya kepada mereka yang ber-
hak.24 Namun dalam perkembangan terakhir 
ini, rumah sakit-rumah sakit Muhammadiyah 
di Jakarta seperti Pondok Kopi, Cempaka 
Putih, Sekapura dan Malang, mengumpulkan 
dana zakat yang sebagian dananya di salur-
kan ke LAZISMuh di Jakarta. Dana ini oleh 
LAZISMuh dikembangkan sebagai program 
pengembangan ekonomi dan dakwah.

Peran ormas dalam pengembangan 
ZISWAF seperti dijelaskan di atas sangat sig-
nifikan, jika dilihat dengan potensi keterliba-
tan anggota, simpatisan dan lembaga-lembaga 
cabang di daerah. Dari pengalaman Muham-
madiyah, menjadi bukti bahwa kontribusi 
ormas baik dalam bidang sosial, ekonomi, 
keagamaan dan bahkan politik tidak bisa di-
ragukan lagi. Permasalahannya sekarang, ba-
gaimana ormas-ormas mengorganisir dirinya 
secara baik, terutama dalam hal good gov-
ernance tadi. Penguatan institusi dan sistem 
manajemen adalah salah satu hal penting, 
sehingga sumber dana yang terkumpul bisa 
dialokasikan secara efektif bagi pembiyaan 

24 Ibid., hlm. 545. Lihat juga Asep Saepudin Jahar, 
Op. Cit., hlm. 114-116.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 81

organisasi dan kebutuhan masyarakat sesuai 
dengan program-program yang dijalankan. 

4. Nahdlatul ‘Ulama 

Ormas Islam yang paling penting di Indone-
sia selain Muhammadiyah adalah Nahdlatul 
Ulama.“Nahdlatul Ulama” didirikan di Sura-
baya pada tanggal 31 Januari 1926M berte-
patan dengan tanggal 16 Rajab 1444 H oleh 
kalangan ulama seperti KH Hasyim Asy’ari 
dan KH Abdul Wahab Hasbullahpenganut 
mazhabAhlusunnahwal Jama’ah. Menurut 
Choerul Anam (1985), berdirinya gerakan NU 
adalah sebagai reaksi terhadap gerakan refor-
masi kalangan umat Islam dan berusaha mem-
pertahankan salah satu dari empat madzhab 
dalam masalah fikih, yaitu Madzhab Hanafi, 
Madzhanb Maliki, Madzhab Syyafi’i dan 
Madzhab Hanbali. Sedangkan dalam aqidah, 
NU berpegang kepada aliran Ahlusunnah wal 
Jama’ah. Dalam konteks ini, NU memahami 
hakikat ahlusunnah wal Jama’ah sebagai aja-
ran islam yang murni sebagaimana diajarkan 
dan diamalkan oleh Rasulullah SAW bersama 
para sahabatnya. 

Pada mulanya NU merupakan organisasi 
keagamaan, namun dengan berkembangnya 
masyarakat lingkup kegiatan NU juga terlibat 
dalam politik dan kegiatan sosial. Diantara 
bentuk reaksi NU terhadap kekuatan politik 
kolonial di masa pra-kemerdekaan adalah: 
(1) Menolak subsidi yang ditawarkan pemer-
intah untuk madrasah NU dan sistem kerja 
paksa (rodi) yang dibebankan kepada bangsa 
Indonesia; (2) Menolak rencana ordonansi 
perkawinan tercatat; (3) Menolak diadakan 
milisi; (4) Mendukung tuntutan berparlemen; 
(5) Mengadakan usaha-usaha social dalam 
masyarakat; (6) Mendidik mental beragama 
diantaranya mendirikan pondok-pondok pe-
santren. 

Berbeda dengan ormas lainnya yang leb-
ih tegas kepada respon politik belanda, seperti 
Sarekat Islam, NU lahir lebih bersifat teolo-
gis. Sebagai respon ulama terhadap muktamar 
Islam di Mekah atas inisiatif kerajaan Saudi 
dan pengaruh kuat Wahabi, ulama NU menga-
jukan usulan pemberlakuan ajaran Islam yang 
lebih menghargai pendapat mazahib, berbeda 
dengan gerakan Wahabi yang lebih memusat-
kan perhatian pada al-Quran dan al-Sunnah 
dirujuk secara kaku (literalis). Awal kehadiran 
NU seperti ini mempengaruhi perkembangan 
organisasi, pada satu sisi sangat flexible yaitu 
NU mudah diterima masyarakat karena ako-
modatif dengan tradisi lokal (adat), namun 
padasisi lain, NU tidak siap dalam mengatur 
lembaganya sesuai dengan manajemen or-
ganisasi yang rapih. Ikatan perhimpunan NU 
tidak dirancang untuk merespon isu-isu sosial 
actual tertama politik pemerintahan Belanda 
sehingga membentuk organisasinya secara 
rapih dan modern. Sebaliknya, NU dibiarkan 
menjadi ormas yang bersifat komunal dihim-
pun dengan kekuatan solidaritas emosional. 
Karena itu kekuatan kharismatik kiyai yang 
umumnya memiliki pesantren atau madrasah 
lebih dominant dari pada organisasi. Dengan 
kata lain, keberhasilan NU ditentukan oleh 
ikatan komunal yang kuat antara anggotanya 
yang dibantu oleh peran kiyai dengan sistem 
silsilah, hubungan pesantren dan gerakan su-
fistik.

Maka gerakan pertama NU bukan pada 
sistem madrasah/sekolah yang baik, pelayan-
an kesehatan atau pengembangan usaha, me-
lainkan mengembangkan sistem pengajaran 
agama seperti yang diajarkan di Mekah, sep-
erti yang dikembangkan KH. Hasyim Asyari 
dengan pesantren Tebuireng Jombang Jawa 
Timur. Sistem pendidikan pertama yang 
dikembangakan lebih mengikuti halaqah 
yang diadopsi dari model pembelajaran di 



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah82

Mekah, dimana Hasyim Asy’ari pernah be-
lajar di sana, yang diterapkan di pesantren. 
Kurikulum yang dikembangkan lebih bersifat 
tradisional mengikuti sistem yang dibangun 
oleh keahlian kiyai. Karena itu setiap pesant-
ren memiliki ciri khas keahlian tersendiri ber-
beda dari satu pesantren ke pesantren lainnya, 
seperti dalam fikih, nahwu (tata bahasa), tafsir 
atau hadits. Sistem seperti ini secara langsung 
berpengaruh kepada sistem pengelolaan lem-
baga, baik NU secara organisasi dan pesantren 
sebagai pusat produksi ilmu kalangan santri 
pada sisi lain. Ternyata model ini lebih mudah 
diterima masyarakat, walaupun secara sistem 
organisasi lemah, terbukti dari penetrasi NU 
ke berbagai wilayah dan melampui Muham-
madiyah hingga saat ini.

Tidak diragukan lagi, model tradisonal 
yang dikembangkan kiayi dengan pesantren-
nya seperti ini NU tetap eksis bahkan menjadi 
ormas Islam terbesar di Indonesia didukung 
oleh sistem dana amal atau ZISWAF dengan 
baik. Artinya peran zakat, infaq, sadaqah dan 
wakaf telah membantu bertahannya NU dari 
semenjak berdirinya hingga saat ini. Yang 
menarik, sistem pengelolaan ZISWAF di NU 
tidak bisa dijadikan gambaran sebagai asset 
NU secara organisasi, namun sebaliknya as-
set-aset itu menjadi milik kiyai atau yayasan 
keluarga kiyai. Dengan demikian NU sebagai 
lembaga tidak memilki asset secara signifi-
kan, karena harta benda itu lebih dipercaya-
kan masyarakat kepada kiyai yang mereka 
percayai. Maka tidak heran dikatakan oleh 
salah seorang aktifis NU, Rumadi, “kalau NU 
membuat sekolah pasti tidak akan jadi.”25 Ini 
menunjukkan bahwa kemandirian para indi-
vidu dengan figure kiyai lebih menonjol dari 
pada sistem organisasi. Ikatan antara anggota 
NU dengan organisasi lebih bersifat “politis” 

25 Komunikasi pribadi pada Februari 2011.

dan simbolis untuk mempertegas identitas 
dirinya. Yang kuat adalah ikatan NU dengan 
guru atau kiyai pesantren yang mengajarkan 
keagamaan dengan aliran Aswaja (Ahlus Su-
nah Wal Jama’ah), yang dianut sebagai ideol-
ogy teologis NU.

Usaha-usaha NU dalam mendedikasikan 
dirinya sebagai gerakan keagamaan dan sosial 
telah dilakukan dalam berbagai bidang, walau-
pun tingkat keberhasilannya masih minim 
jika dibandingkan dengan potensi masa yang 
dimilikinya. Lagi-lagi masalah utamanya 
sistem organisasi NU lebih bersifat mekanis 
(meminjam istilah Durkheim), yaitu hubun-
gan sosial masyarakatnya lebih direkatkan 
oleh hubungan emosional. Dengan kata lain, 
tujuan organisasi yang niscayanya bersifat or-
ganic dan rasional dikalahkan dengan model 
mekanis yang telah lama tumbuh kuat ketika 
santri (anggota NU secara otomatis) menjalin 
interaksi keilmuan dengan kiyainya. Maka ke-
sadaran organisasi sebagai anggota NU tidak 
terjadi ketika masuk menjadi santri di pesant-
ren, namun sebaliknya, yaitu keanggotaannya 
sebagai warga NU setelah menjadi santri atau 
bahkan setelah keluar menjadi alumni. 

Model seperti inilah yang beda dilaku-
kan oleh Muhammadiyah, dimana model 
ke-Muhammadiyah-an dan sistem organisasi 
Muhammadiyah yang “militant” sebagai lem-
baga dakwah dan sosial sudah dikuatkan se-
jak masuk sekolah Muhammadiyah. Namun 
kedua model ini memiliki ciri khas masing-
masing dan saling memperkuat satu sama 
lain. NU memiliki soliditas dalam tradisi kha-
zanah intelektual klasik dan relasi antara guru 
dan murid, sementara Muhammadiyah unggul 
dalam organisasi dan manejemennya. Dari 
kedua ormas inilah saling mengisi dua ruang 
yang kosong, satu di pedesaan yang kuat ika-
tan sosialnya, walaupun mekanis dan yang 
kedua di perkotaan, lebih bersifat organik 



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 83

yang rasional. Karena itu kelompok kelas me-
nengah yang bergerak dalam usaha pada masa 
pra-kemerdekaan didominasi oleh kelompok 
Muhammadiyah, yang umumnya saudagar 
sementara NU didukung kalangan pedesaan 
yang umumnya petani. 

Jika dilihat dari potensi dana yang da-
pat memperkuat NU terutama di pesantren-
pesantren di seluruh Indonesia, sumbangan 
sukarela dari warga dan orang tua murid yang 
mengirimkan putra-putrinya menimba ilmu 
di pesantren berupa zakat, infaq, sadaqah dan 
wakaf sangat besar jumlahnya. Ukurannya 
dapat dilihat di bawah ini terutama bagaima-
na lembaga-lembaga NU sekarang mencoba 
mendata jumlah sebenarnya. Menurut catatan 
kasar, pada tahun 1990 NU memiliki madra-
sah sebanyak 4606 buah, suatu jumlah yang 
sangat kecil jika dibandingkan dengan warga 
NU yang tersebar di berbagai daerah. Namun, 
menurut informasi terakhir jumlah pesantren 
telah mencapai lebih dari 10.000 buah.26 Ju-
mlah ini sebagai asset kalangan Nahdiyyin 
(orang-orang NU) bukan NU secara organisa-
si. Namun ikatan mereka sebagai anggota NU 
sangat kuat. Saat ini, beberapa lembaga pen-
ting yang dikelola NU adalah sebagai berikut: 
(a) Lembaga Dakwah NU dengan 28 Wilayah 
dan 328 cabang; (b) Lembaga Pendidikan 
Ma’arif NU dengan 20 Wilayah dan 117 Ca-
bang. Ma’arif hingga saat in mengelola 3.885 
TK/TPQ, 197 SD dan 3.861 MI, 378 SLTP 
dan 733 MTs, 211 SLTA dan 212 MA, dan 44 
Universitas dan 23 Akademi/Sekolah Tinggi; 
(c) Lembaga Pelayanan Kesehatan Nahdlatul 
Ulama (LPKNU), yang terdiri dari 27 Wilayah 
dan 100 lebih cabang;27 (d) Lembaga Pereko-

26 Lihat Republika, 22 April 2010.
27 Namun kegiatan kesehatan NU dalam divisi ini 

tidak terlihat seperti apa model kesehatan yang 
berlangsung, terutama besar dan kapasitas lem-
baga yang dibuat. 

nomian Nahdlatul Ulama (LPNU) yang terdiri 
dari 24 Wilayah dan 207 cabang; (e) Lembaga 
Pengembangan Pertanian Nahdlatul Ulama 
(LP2NU), terdiri dari 19 Wilayah dan 140 ca-
bang; (f) Rabithah Ma’ahid Islamiyah (RMI) 
terdiri dari 27 Wilayah dan 323 cabang. Ja-
ringan usaha lembaga ini mencapai 6.830 pe-
santren; (g) Lembaga Kemaslahatan Keluarga 
Nahdlatul Ulama (LKKNU) terdiri dari 22 
Wilayah dan 50 lebih cabang; (h) Lembaga 
Takmir Masjid Indonesia (LTMI) yang terdiri 
dari 16 wilayah tingkat propinsi; (i) Lembaga 
Kajian dan Pengembangan Sumber Daya ma-
nusia (Lakpesdam) yang terdiri dari 16 Wi-
layah dan 60 lebih cabang; (j) Sarikat Buruh 
Muslimin Indonesia (Sarbumusi) terdiri dari 
14 Wilayah dan 342 cabang dilengkapi den-
gan 135 basis Gerkan Buruh Lapangan Peker-
jaan (GBLP); (k) Lembaga Penyuluhan dan 
Bantuan Hukum (LPBH) berjumlah 1 wilayah 
dan 1 cabang; dan (l) Lajnah Bahtsul Masail 
(LBM-NU) terdiri dari 31 Wilayah dan 339 
Cabang.

Selain 12 Lembaga, 4 Lajnah, dan 9 Ba-
dan Otonom, khusus di tingkat pusat, NU juga 
memiliki Centre for Strategic Policy Studies 
(CSPS) yang bertugas mengkaji masalah-ma-
salah yang terkait dengan kebijakan strategis 
pemerintah.28 Disamping itu NU juga memi-
liki Lajnah Falakiyah (LF-NU) di 5 wilayah. 
Lembaga Ta’lif wa Nasyr (LTN-NU) di 16 wi-
layah. Lajnah Awakaf (LA-NU) di 27 wilayah 
dan 100 lebih cabang. Disamping itu Lajnah 
Zakat, Infaq dan Shadaqah  (LAZIS NU) di 
27 wilayah dan 100 lebih cabang. 

Jumlah lembaga baik yang seacara hirar-
kis berada langsung di bawah NU atau lemba-
ga-lembaga lain yang terpisah dari organisasi 
menjadi bukti nyata bahwa NU dapat eksis 
secara mandiri karena sumbangsih dana amal 

28 Lihat http://nu.or.id



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah84

ZISWAF. Perkembangan ini akan sulit terjadi 
jika pemerintah terlibat langsung mengurusi 
NU. Bahkan NU akan menjadi kerdil kar-
ena campur tangan politik yang akan meng-
gerogoti organisasi. Dampak positif dengan 
sistem aturan pemerintah saat ini mendorong 
NU menjadi lembaga yang dinamis dan bah-
kan menjadi gerakan masyarakat sipil yang 
tidak ada bandingannya. Bahkan, sumber daya 
manusia yang dihasilkan NU menjadi potensi 
sangat besar dalam penguatan demokrasi di 
Indonesia. 

5. Persatuan Islam (Persis)

Berdirinya Persatuan Islam (Persis) diawali 
dengan terbentuknya suatu kelompok tadaru-
san dari sebuah kenduri keluarga di kota Band-
ung tepatnya di gang Pakgade. Kelompok ini 
dipimpin oleh H. Muhammad Zamzam dan 
H. Muhammad Yunus. Bersama jama’ahnya 
dengan penuh kecintaan mereka mengkaji dan 
mengaji ajaran Islam. Persis secara formal 
didirikan pada tanggal 12 September 1923 
di Bandung, oleh sekelompok umat Islam 
yang tertarik pada kajian dan aktivitas kea-
gamaan. Sebelum gerakan Islam pada masa 
pra-kemerdekaan Persis juga bertujuan men-
ingkatkan pendidikan, sosial dan ekonomi 
masyarakat. Dengan demikian pendirian Per-
sis juga pengaruh gerakan Islam yang ada saat 
itu seperti Budi Utomo pada 1908, Sarikat 
Islam pada tahun 1911 dan Muhammadiyyah 
pada tahun 1912.

Satu kegiatan penting dalam PERSIS ada-
lah lembaga pendidikan Islam, sebuah proyek 
yang dikembangkan Natsir yang terdiri dari 
beberapa buah sekolah: TK, HIS (1930), seko-
lah MULO (1931) dan sekolah guru (1932). 
Inisiatif Natsir ini merupakan jawaban terh-
adap tuntutan dari berbagai pihak, termasuk 
beberapa orang yang mengambil pelajaran 

privat bahasa Inggris dan pelajaran lain den-
gannya. Di samping pendidikan Islam, PER-
SIS juga mendirikan pesantren yang disebut 
Pesantren Persis di Bandung (Maret 1936) un-
tuk membentuk kader-kader yang mempunyai 
keinginan untuk menyebarkan agama. Usaha 
ini terutama merupakan inisiatif Hassan yang 
senang bereksperimen. Pesantren kemudian 
dipindahkan ke Bangil, Jawa Timur, ketika 
Hassan pindah ke sana dengan membawa 25 
dari 40 siswanya di Bandung. Dalam masa 
pendudukan Jepang, pesantren itu terpaksa di-
tutup, tetapi pada 1 Muharam 1371 (Oktober 
1951) dibuka kembali secara resmi.29

Sejak berdirinya Persis yang menggolong-
kan dirinya sebagai harakah tajdid (Gerakan 
Pembaharu) yang bertujuan memurnikan iba-
dah umat dari takhayul, bid’ah, dan churafat 
(TBC) sangat giat melaksanakan penyebaran 
faham Al-Quran dan As-sunah. Gerakan pe-
murnian (purifikasi) ajaran Islam dilakukan 
dengan cara fundamentalis yang bersifat mili-
tan sehingga mengundang kontroversi bahkan 
terkesan revolusioner. Pemurnian aqidah dan 
perbaikan ibadah menjadi gerakan mendasar 
Persis, karena ormas ini melihat bahwa keru-
sakan akidah (pencemaran) dan penyimpan-
gan praktek ibadah telah terjadi pada umat 
Islam.30

Kehadiran PERSIS dengan perpaduan 
KH Zam Zam dan Moh Yunus di Jawa Barat 
memperkuat modernisasi Islam di daerah ini. 
Dalam menembangkan dakwah dan ajaran-
nya, PERSIS menerbitkan majalah Pembela 
Islam yang disebar ke Jawa, Sumatra dan Ka-
limantan. Pada tahun 1930an, oplah majalah 
Pembela Islam pada tahun itu mencapai 1000-

29 Lihat juga Howard M. Federspiel, Op. Cit., hlm. 
250-300. 

30 h t t p : / / w w w . p e r s i s . o r . i d / i n d e x .
php?mod=content&cmd=news&berita_id=1313, 
akses 18 Mei 2011.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 85

2000 exemplar.31 Pada waktu yang bersa-
maan juga diterbitkan majalah at-Taqwa yang 
lebih mendiskusikan tentang isu-isu bid’ah di 
masyarkat. Besarnya oplah penerbitan PER-
SIS pada masa itu menunjukkan bahwa dana 
infaq dan sadaqah berjalan sangat baik, teru-
tama KH. Moh Yunus yang berprofesi sebagai 
saudagar. Pemasukan dana pada perkemban-
gan berikutnya dihimpun dari anggota dan in-
faq masyarakat, sehingga kegiatan pendidikan 
PERSIS berkembang di Jawa Barat, walaupun 
tidak semaju Muhammadiyah. 

Sistem pendidikan PERSIS terdiri dari: 
roudlatul Athfal 2 tahun, ibtidaiyyah 6 tahun, 
tajhijiyyah 2 tahun, tsanawiyah 4 tahun, dini-
yyah 'ula 6 tahun, diniyyah wustha 4 tahun, 
muallimin 2 tahun, pesantren luhur 4-5 ta-
hun. Disamping belajar ilmu-ilmu keislaman, 
sistem pendidikan Persis juga mengenalkan 
beberapa buku yang secara khusus membahas 
persoalan keorganisasian dan kejamiyyahan 
PERSIS. Ditingkat muallimin pelajaran umum 
juga diajarkan, seperti bahasa indonesia, ba-
hasa inggris, matematika, ilmu pengetahuan 
sosial, pendidikan kesehatan dan pendidikan 
keguruan.

Hingga saat ini PERSIS mengembangkan 
pendidikan Islam yang tersebar di Jawa Timur 
seperti Bangil dan Jawa Barat. Perkembangan 
PERSIS dari awal berdiri hingga saat ini tidak 
bisa dilepaskan dari hubungan kiyai dengan 
masyarakat. Perkembangan PERSIS di ber-
bagai daerah terutama di Jawa Barat, seperti 
Bandung, Garut, Cianjur, dan Bogor menjadi 
bukti bahwa dana ZISWAF yang disumbang-
kan masyarakat mampu memperlancar kegia-
tan pendidikan di PERSIS.  

31 Howard M. Federspiel, Islam…, Op. Cit., hlm. 
93-94.

6. Mathla’ul Anwar

Ormas Islam yang cukup tua dan lebih awal 
dari Nahdhatul Ulama adalah Mathla’ul An-
war yang didirikan pada tahun 1916 di Menes, 
salah satu kecamatan di kabupaten Pandeg-
lang, Banten. MA didirikan oleh sekelompok 
kiyai antara lain Kiyai Haji Entol, Muham-
mad Yasin, Kiyai Haji Tubagus Muham-
madSholeh, Kiyai Haji Mas Abdurrahman. 
Faktor agama dan pendidikan menjadi pen-
dorong utama berdirinya MA, yaitu kondisi 
sosial masyarakat Banten yang kental dengan 
kehidupan sinkretisme, seperti daerah Jawa 
pada umumnya. Karena itu MA menfokuskan 
aktifitasnya pada pendidikan dan dakwah Isla-
miyah. Salah satu pendiri MA yang cukup di-
kenal adalah kiyai Haji Entol Muhammad Ya-
sin lahir pada tahun 1860 di Simanying Menes 
berasal dari keluarga priyayi (aristocrat).32 Di 
bawah pengaruhnya, respon masyarakat pada 
MA meningkat sehingga MA dapat berkem-
bang dengan pesat hingga akhir 1950an. Salah 
satu keterlibatan masyarakat dalam perkem-
bangan MA adalah bantuan financial berupa 
zakat, infaq, sadaqah dan wakaf. Karena itu, 
sumber dana utama MA adalah sumbangan 
masyarakat yang bersifat sukarela. 

Seperti ormas Islam lainnya, peran guru 
ngaji atau kiyai sangat penting dalam me-
mobilisasi masyarakat, baik berupa bantuan 
tenaga atau dana untuk pendirian madrasah, 
mushalla atau masjid. Bantuan berupa in-
faq, sadaqah dan wakaf biasanya diberikan 
masyarakat untuk pembiyaan pembangu-
nan dan sarana prasarana pendidikan, selain 
zakat yang dibayarkan kepada kiyai setahun 
sekali. Namun dari sisi lain, dukungan warga 
untuk menyokong kebutuhan kiyai atau op-

32 Rosyidin, From Kampung to Kota: A Study of the 
Transformation of Mathla’ul Anwar 1916-1998, 
hlm. 10-15.



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah86

ersasional pendidikan, hasil panen pertanian 
biasanya sering diberikan sebagai pengganti 
uang, seperti beras, singkong, pisang dan lain 
sebagainya. Dalam membiayai kehidupan ru-
mah tangga, kiyai atau guru ngaji mengelola 
sawah atau ladang sebagai pemenuhan hidup 
sehari-hari disamping infaq atau sadaqah dari 
masyarakat. Di sinilah hubungan masyarakat 
dan ormas dengan kiyai sebagai figur kharis-
matik memperkuat perkembangan pendidikan 
dan sosial masyarakat. Bahkan murid sering-
kali terjun dalam pengelolaan sawah dan ke-
bun yang dimiliki kiyai.33

Kontribusi penting zakat, infaq, sadaqah 
dan wakaf dapat dilihat dari perkembangan 
pembangunan dan fasilitas MA pada masa 
awal berdiri. Ruang kelas untuk belajar ber-
tambah dari waktu ke waktu bahkan fasilitas 
belajar seperti kursi, papan tulis dan meja 
telah melengkapi kebutuhan madrasah saat 
itu. Sebagai contoh sumbangsih warga dalam 
pembangunan MA adalah Demang Entol Jasu-
din, seorang priyayi Menes yang mewakafkan 
tanahnya untuk MA. Dengan wakaf ini MA 
terus berkembang, bahkan pada tahun 1950an 
MA sejajar dengan NU dan Muhammadiyah 
dari sisi jumlah sekolah yang dimilikinya.34 
Dari sinilah MA mampu membangun sekolah 
dan fasilitas lainnya.  Perlengakan kelas dan 
sarana prasarana lainnya menjadi bagian dari 

33 Ibid., hlm. 37. Pembiayaan kegiatan keagamaan 
lebih pada swadaya masyarakat, terutama hasil 
alam, bagi mereka yang tidak punya materi, ban-
tuannya berupa tenaga untuk pendirian madrasah 
atau mushalla.

34 Ibid. Dalam kajiannya perkembangan MA mulai 
menurun pada awal 1970an ketika terjadi friksi di 
dalam, sehingga berdirilah madrasah-madrasah 
di sekitar Menes seperti Malnu (Madrasah Ali-
yah li-Nahdhatil Ulama) Nurul Amal, dan Ahlus 
Sunnah wal Jama’ah. Pada saat itu madrasah MA 
yang tersebar di Jawa dan Sumtra mencapai lebih 
dari 1000, suatu jumlah yang fenomenal melam-
paui madrasah yang dimiliki NU.  

peran ZISWAF masyarakat.35

Sejak tahun 1950, Mathla’ul Anwar ber-
hasil membuka ratusan madrasah di sekitar 
Banten dan Lampung. Bahkan pada tahun 
1951, 800 madrsah telah dibangun, yangbi-
ayanya dari swadaya masyarakat terutama 
ZISWAF. Pada saat itu, madrasah-madrasah 
tersebar di Banten, Lampung, Bogor and 
Karawang, berkembang  pesat dibanding 
jumlah madrasah yang ada pada tahun 1947 
sebanyak 73 buah . Dengan perkembangan 
madrasah yang begitu cepat, Mathla’ul Anwar 
berhasil memperluas model madrasah modern 
di daerah pedesaan.36

Saat ini Mathla’ul Anwar telah memi-
liki universitas dikenal dengan UNMA (Uni-
versitas Mathlau’ul Anwar) didirikan tahun 
2001 di daerah Menes yang sebelumnya 
bernama Perguruan Tinggi Mathlaul Anwar 
yang berdiri tahun 1988. UNMA memiliki 11 
fakultas antara lain Agama, FISIP, Ekonomi, 
Hukum, FKIP dan MIPA. Namun, sistem ka-
derisasi dan pengembangan usaha yang tidak 
dilakukan dengan baik, sebagai ormas MA 
mengalami stagnan jika dibandingkan dengan 
Muhammadiyah.  

7. Al-Washliyah 

Jam’iyatul Washliyah didirikan di Medan 
tanggal 30 November 1930 bertepatan dengan 
tanggal 9 Rojab, 1249H oleh para pelajar dan 
para guru Maktab Islamiyah Tapanuli/ Mak-
tab Islamiyah Tapanuli. Maktab Islamiyah 
Tapanuli ini adalah sebuah madrasah yang 
didirikan di Medan tanggal 19 Mei 1918 oleh 
masyarakat Tapanuli dan merupakan madra-
sah tertua di Medan. Al Washliyah, adalah 
sebuah organisasai yang berasaskan Islam, 

35 Awal pendirian MA dibantu oleh zis masyarakat. 
Ibid., hlm. 41.

36 Ibid., hlm. 107.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 87

dengan aliran fikih madzhab Syafi’i dan aqi-
dah Ahklusunnah Waljama’ah dalam teolog-
inya. Al Wasliyah, bergerak dalam bidang 
pendidikan, social dan keagamaan. Usaha-
usaha yang dilakukannya antara lain: (a) 
Mengusahakan berlakunya hukum Islam; (b) 
Memperbanyak tabligh, tadzkir, dan pengaja-
ran di tengah-tengah Umat Islam; (c) Mener-
bitkan kitab-kitab, surat kabar-surat kabar, 
majalah, surat-surat siaran dan mengadakan 
taman bacaan; (d) Membangun perguruan dan 
mengatur kesempurnaan pelajaran, pendidi-
kan dan kebudayaan; (e) Menyantuni fakir 
miskin dan memelihara serta mendidik anak 
yatim piatu; (f) Menyampaikan seruan Islam 
kepada orang-orang yang belum beragama Is-
lam; (g) Mendirikan, memelihara serta mem-
perbaiki tempat ibadah; (h) Memajukan dan 
menggembirakan penghidupan dengan jalan 
yang halal; (i) Dan lain-lain. 

Pengaruh dakwah al-Washliyah, banyak 
suku Batak yang memeluk agama Islam, dan 
pendidikan al-Wasliyah juga menyebar ke 
hampir seluruh provinsi di Indonesia; Sistem 
pendidikan al-Washliyah adalah: (a) Madra-
sah Ibtidaiyah 6 tahun; (b) Madrasah Tsan-
awiyah 3 tahun; (c) Madrasah Qismul ‘Ali 3 
tahun; (d) Madrasah Mu’alimin 3 tahun; (e) 
Mendirikan Pendidikan Guru Agama (PGA) 6 
tahun; (f) SD al-Washliyah 6 tahun; (g) SMP 
Al-Washliyah 3 tahun; dan (h) SMA al-Wash-
liyah 3 tahun.

Untuk lembaga pendidikan Sekolah 
Dasar sampai SMA, proposrsi pendidi-
kan agama dan umum dibedakan yaitu 70% 
pengetahuan umum dan 30% ilmu Agama. 
Pada tahun 1958 al-Washliyah telah mampu 
mendidikan Perguruan Tinggi Agama Islam 
(PTAI) di Medan dan Jakarta. Di Medan, per-
guruan tinggi al-Washliyah berubah menjadi 
Universitas dengan pengembangan cabang 
di berbagai wilayah, seperti di Sibolga, Ke-

bon Jahe, Rantau Prapat, Langsa (Aceh) dan 
lain-lain, bahkan sampai ke Kalimantan (di 
daerah Brabai, kalimanhtan Selatan. Di Bara-
bai sekarang namanya berubah menjadi STIT 
al-Washliyah Barabai. Dari sini dapat dilihat 
bahwa al-Wasliyah berperan penting dalam 
penguatan pendidikan dan da’wah.37 Seperti 
ormas Islam lainnya, peran ZISWAF sangat 
fundamental dalam pengembangan pendidi-
kan dan dakwah al-Washliyah. 

Zakat: Antara Negara dan Ormas

Sebagaimana telah diuraikan di atas, peran 
ormas sangat penting dalam mengembangkan 
pendidikan, ekonomi dan dakwah sosial yang 
didanai oleh swadaya masyarakat terutama 
zakat, infaq, sadaqah dan wakaf. Hal ini mem-
buktikan bahwa sistem pengelolaan ZISWAF 
oleh ormas dengan mengikuti aturan yang 
ditetapkan pemerintah menjadi model sangat 
produktif dan dinamis dalam pengembangan 
masyarakat dan menguatnya masyarakat sipil 
(civil society). Kemandirian ormas bahkan 
membantu program pemerintah dalam bidang 
sosial, pendidikan dan kesehatan yang tidak 
mungkin dijangkau oleh negara. Dengan kata 
lain, ormas menjadi agen perubahan sosial 
sangat penting dalam sejarah pembangunan 
Indonesia. Bahkan kekuatan ormas menjadi 
penyeimbang kekuatan Negara sebagai pra-
syarat menguatnya kesadaran kewargaan 
Negara demokrasi. Lebih jauh, dari ormas 
pemerintah mendapatkan sumber daya manu-
sia partai politik dan lembaga-lembaga resmi 

37 Ahmad Alim, Peran Ormas-ormas Islam Dalam 
Penyelenggaraan Pendidikan di Indonesia pada 
Zaman Pra-Kemerdekaan, (http://ahmadalim.
blogspot.com/2010/08/peran-ormas-ormas-pra-
kemerdekaan.html) diakses pada 19 Mei 2011. 
Data mengenai al-Washliyah diambil dari tulisan 
Ahmad Alim. Saya mohon izin untuk mengambil 
data ini semua.



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah88

Negara lainnya. 
Kehadiran lembaga zakat (LAZ) yang 

dikelola oleh ormas Islam memberikan nu-
ansa baru dalam pengembangan zakat, infaq, 
sadaqah di tanah air akhir-akhir ini. Praktek 
ini telah lama berlangsung bahkan sejak masa 
penjajahan. Pada masa itu peran kiyai atau to-
koh masyarakat dengan pendirian pesantren, 
madrasah, mesjid dan halaqah keagamaan 
berhasil mengumpulkan zakat dan dana amal 
suka rela lainnya untuk membiyai kegiatan 
sosial. Hal ini dilakukan karena pemerintah 
tidak memberikan jaminan keuangan yang 
cukup atau bahkan tidak mampu menutupi 
kebutuhan masyarakat, termasuk dalam hal 
pendidikan, kesehatan dan ekonomi.

Pada masa Orde Baru, masyarakat me-
minta pemerintah untuk menjadi fasilitator 
dan regulator pengelolaan zakat. Namun, 
president Soeharto ingin memisahkan urusan 
agama dan politik dari Negara yang berasas 
Pancasila; pengakuan zakat dalam pengelo-
laan Negara berarti dia mengokomodasi Islam 
sebagai bagian dari sistem Negara. Karenan-
ya, Soeharto memberikan keleluasaan dalam 
pengurusan zakat oleh ormas-ormas Islam dan 
menolak untuk melibatkan Negara campur 
tangan dalam urusan pengelolaan zakat.38 Per-
mintaan masyarakat Islam pada saat itu dapat 
dimaklumi, karena pendekatan itu dilakukan 
sebagai upaya untuk memudahkan pemung-
utan secara massive, karena mereka khawatir, 
jika tanpa campur tangan pemerintah, praktek 
pengelolaan zakat akan dianggap sebagai sub-
versi atau gagasan penerapan syariat Islam.   

Pasca reformasi, pertumbuhan ormas Is-
lam yang menjalankan kegiatan pendidikan, 
ekonomi kerakyatan, kesehatan dan dakwah 

38 Asep Saepudin Jahar, Op. Cit., hlm. 181-189. Li-
hat juga, Arskal Salim, Challenging the Secular 
State, (Honolulu: Univeristy of Hawai’I Press, 
2009), hlm.115-133.

mendapatkan dananya dari dua hal: sumban-
gan suka rela berupa ZIS dan wakaf atau sum-
bahan kerjasama dari lembaga lain dalam dan 
luar negeri; dan kedua adalah income (hasil 
usaha) dari jasa atau usaha produktif yang 
dikembangkan di masyarakat. Untuk yang 
kedua ini, model yang dikembangkan oleh 
ormas Islam bersifat sosial dan pengabdian, 
bukan untuk tujuan profit. Berkaitan dengan 
pertumbuhan ormas Islam yang mengem-
bangkan pengumpulan dan pendistribusian 
zakat, perdebatan tentang peran Negara dan 
masyarakat dalam lingkup bidang ini menge-
muka, terutama bagaimana kedua lembaga ini 
(Pemerintah dan non-pemerintah) berperan. 
Untuk menjelaskan hal ini saya akan bahas 
dari dua sisi. Pertama, sejarah pengembangan 
zakat dalam konteks Indonesia. Kedua, zakat 
pada sisi gerakan sosial dan kemasyarakatan 
ormas. 

Dalam tradisi filantropi Islam (ZISWAF), 
peran masyarakat sipil sangat dominant di 
masa pra-kemerdekaan. Peran ini terkait erat 
dengan kebiasaan dan struktur masyarakat di-
mana pemerintah Hindia Belanda tidak ingin 
terlibat secara langsung dalam urusan agama. 
Karena itu perkembangan masjid, lembaga 
pendidikan dan kegiatan keagamaan di Bant-
en, Cirebon, Aceh dan Demak didanai dari dan 
ZISWAF.39 Kerjasama Negara dan masyarakat 
sipil yang dimotori oleh kiyai berjalan saling 
memperkuat satu sama lain terutama dalam 
gerakan dakwah dan pendidikan. Pada masa 
kejayaan kesultanan Banten, seperti Sultan 
Maulana Muhammad, urusan ZISWAF dis-
erahkan kepada kiyai/ulama untuk mengurusi 
masjid, pendidikan dan keagamaan sementara 
kesultanan hanya menfasilitasi kegiatannya.

Pada masa pemerintahan Hindia Belan-
da, kegiatan wakaf dan zakat dikontrol secara 

39 Asep Saepudin Jahar, Op. Cit., hlm. 79-81.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 89

ketat oleh Belanda, walaupun pengelolaan 
masih dilakukan oleh masyarakat. Pengon-
trolan langsung Balanda sebagai upaya untuk 
mengetahui sirkulasi keuangan dan tujuan 
dari wakaf, yaitu untuk tidak digunakan da-
lam membiyai perlawanan/pemberontakan. 
Untuk menerapkan control ini, walaupun 
pada prakteknya terjadi penyimpangan, petu-
gas penghulu ditempatkan di kantor urusan 
agama. Pada saat inilah penghulu punya akses 
pada data keuangan dan sumbangan lainnya 
yang dihimpun di Masjid. Bahkan Belanda 
menerapkan peraturan bahwa suatu masjid 
tidak boleh mengelola dana melebihi bagtas 
maksimal yang telah ditetapkan. Pembatasan 
ini menunjukkan kekhawatiran Belanda atas 
penyalahgunaan keuangan terutama dalam 
kegiatan-kegiatan bersifat politik.40

Sistem pengelolaan ZISWAF pada masa 
pra-kemerdekaan seperti dijelaskan di atas 
bagi pemerintah kolonial lebih dianggap se-
bagai potensi perlawanan yang bisa dibiyai 
dari dana yang terkumpul, disamping usaha 
pemerintah untuk menjaga jarak dengan uru-
san agama penduduk. 

Peran masyarkat sipil atau ormas Islam 
semakin terlihat kuat setelah kemerdekaan 
terutama ketika pemerintahan Orde Baru. 
Dengan tujuan depolitisasi agama, yaitu un-
tuk menjauhkan agama dari kehidupan poli-
tik terutama supaya Pancasila sebagai dasar 
tunggal dalam kehidupan bernegara, kegiatan 
Ormas Islam diberikan keleluasaan, selama 
tidak terlibat dalam politik praktis. Dengan 
dukungan Ormas ini, sekolah-sekolah swasta, 
madrasah swasta dan pesantren berkembang, 
rumah sakit/klinik dan panti asuhan tumbuh di 
berbagai daerah yang dananya dihimpun dari 

40 Muhamad Hisyam, Caught Between Three Fires: 
The Javanese Pangulu Underthe Dutch Colonial 
Administration 1882-1942, (Jakarta: INIS, 2001), 
hlm. 113.

dana ZISWAF. Untuk menyebut contoh kecil 
peran ormas, Muhammadiyah, NU, Persis, 
al-Irsyad, Mathla’ul Anwar, dan Nahdhatul 
Wathan di NTB, mampu melayani kebutuhan 
pendidikan dan keagamaan masyarakat. Jika 
dilihat dari sebaran wilayah dan infrastruk-
tur yang dibutuhkan, Negara akan sulit untuk 
mengelola lembaga-lembaga itu. Karena itu, 
Negara hanya berperan sebagai fasilitator dan 
regulator seperti menerapkan aturan yayasan 
atau perhimpunan.

Perlu dijelaskan di sini bahwa gerakan 
masyarakat sipil pada masa Orde Baru diawa-
li pada tahun 1970an dan 1980an, tidak selalu 
berbasis agama, tetapi lebih pada gerakan so-
sial masyarakat yang dikenal dengan LSM 
(NGO, non-government organization). NGO 
biasanya mendapatkan dana dari funding as-
ing, terutama untuk mendanai kegiatan sesuai 
dengan kepentingan pemberi dana untuk mem-
biyai pemberdayaan masyarakat, pendidikan 
demokrasi, HAM, lingkungan hidup dan lain 
sebagainya. Dengan demikian kegiatan LSM 
sangat menggantungkan pada bantuan donor. 
Sebagai ormas non-profit, LSM memiliki 
bentuk yayasan mengikuti aturan dalam UU 
No. 28 Tahun 2004 tentang Perubahan Atas 
Undang-Undang No. 16 Tahun 2001 tentang 
Yayasan yang bertujuan untuk meningkatkan 
transparansi dan akuntabilitas pengelolaan 
yayasan. Namun keberadaan NGO sangat in-
dependent dan kerjasama pemerintah dengan 
lembaga semacam ini lemah. Hal ini pemer-
intah kurang memberdayaan NGO untuk ke-
pentingan penguatan sistem Negara. Alih-alih 
NGO dianggap berseberangan dengan kebi-
jakan atau program pemerintah. Managemen 
transparansi dan akuntabilitas NGO biasanya 
mengikut aturan UU No. 28 Tahun 2004.41 

41 Hans Antlöv, Rustam Ibrahim dan Peter van 
Tuijl, NGO governance and Accountability in In-
donesia: Challengese in the New Democratizing 



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah90

Kelemahan NGO model ini sangat meng-
gantungkan hidupnya dari dana asing, bukan 
swadaya masyaraat yang dilakukan oleh LAZ 
(Lembaga Amil Zakat). Karena itu dana zakat 
yang dilakukan oleh ormas (LAZ) menjadi 
alternative paling tepat untuk menghilangkan 
ketergantungan ormas pada dana asing. Maka 
peran pemerintah diperlukan dalam pemban-
gunan sistem pengelolaan yang baik, teratur, 
transparan dan akuntabel bukan terlibat ikut 
mengelola zakat. Seperti di jelaskan di atas, 
keberhasilan ormas Islam sejak masa pra-ke-
merdekaan hingga saat ini adalah kemandirian 
dan pengelolaan ZISWAF dengan kerjasama 
besama masyarakat. Maka keterlibatan pe-
merintah dalam urusan ini bukan pendekatan 
dan solusi yang relevan, atau bahkan kontra-
produktif bagi pengembangan masyarkat sipil 
yang mandiri dan kuat.

Perhatian atas independensi Ormas da-
lam pengelolaan zakat juga menjadi perha-
tian masyarakat baik secara individu maupun 
organisasi. Berbagai pandangan cenderung 
menekankan pada penguatan lembaga den-
gan sistem aturan yang mendorong transpar-
ansi dan akuntabilitas dengan memerankan 
Negara sebagai fasilitator dan regulator se-
hingga lembaga-lembaga zakat memiliki 
kualitas standard yang baik dan dipercaya. 
Saleh Daulay, Sekretaris Lembaga Hukum 
dan HAM PP Muhammadiyah mengatakan, 
“Sertifikasi pengelolaan zakat ini penting 
supaya tidak muncul lembaga-lembaga amil 
zakat karbitan saal menjelang Hari Idul Fitri 
Kalau setelah disertifikasi lembaga tersebut 
tidak layak lagi untuk mengelola zakat maka 
harus ditutup, namun kalau sebaliknya maka 
harus di support.”42 Bagaimana peran pemer-

Country, Juli 2005.
42 Pelita 22 April 2010, disampaikan dalam rapat 

dengar pendapat dengan Komisi VIII di Gedung 
DPR pada Rabu 21 April 2010.

intah dalam pengelolaan zakat? pandangan 
masyarakat sipil umumnya melihat peran pe-
merintah menfasilitasi dan membuat aturan 
yang baik dalam pengelolaan zakat. Hal ini, 
dimungkinkan supaya tidak terjadi politisasi 
agama melalui zakat juga supaya tidak men-
gurangi kepercayaan masyarakat yang selama 
ini mulai tumbuh pada lembaga zakat.  Bagi 
Azyumardi Azra, intelektual Muslim dan ket-
ua ICMI melihat praktek zakat yang dilakukan 
ormas berhasil mendidik masyarakat untuk 
dinamis dan tidak bergantung pada Negara. 
Menurutnya, “ormas membiayai organisasi 
sendiri, dan kebanyakan dananya ber-sum-
ber dari zakat, infaq, sadaqah dan wakaf.Jika 
pemerintah ikut menjadi operator zakat bisa 
mengurangi sumber pendanaan Ormas Islam. 
"Bisa membuat keringnya sumber kehidupan 
dari Ormas-ormas Islam itu, termasuk juga 
dengan kelembagaan masjid dan sebagainya." 
Bahkan ia melihat jika pengelolaan zakat yang 
memungkinkan pemerintah sebagai operator, 
konsekuensinya sangat membahayakan masa 
depan bangsa. Menurutnya, "Karena tidak 
akan ada lagi orang yang akan bikin pesantren, 
madrasah, ini yang perlu kita perhitungkan." 
Ia juga menyebutkan, jika pemerintah ingin 
memainkan peran maka seharusnya hanya 
menjadi pengawas, atau regulator.”43Pendapat 
yang serupa disampaikan oleh kalangan prak-
tisi dan peneliti filantropi Islam. CSRC (Cen-
ter for Study of Religion and Culture), mis-
alanya, melihat peran Negara dalam zakat 
sebagai sesuatu yang tidak perlu terlibat lang-
sung dalam pengelolaan. Peran Negara adalah 
menjamin kegiatan ZISWAF sesuai dengan 
good governance yaitu sertifikasi pengelola 
zakat dan akuntabilitasnya ditambah dengan 
standardisasi bagi para pengelola zakat.44

Pentingnya peran masayarakat dalam 

43 Harian Pelita, 22 April 2010.
44 Wawancara Harian Pelita, 22 April 2010.



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 91

pengelolaan zakat juga menjadi perhatian 
lembaga akademis, seperti dilontarkan Direk-
tur Islamic Economics and Finance (IEF), 
Universitas Trisakti, Sofyan Syafii Harahap. 
Ia mengatakan bahwa “pemerintah harusnya 
keluar dari masalah yang diurus masyarakat.” 
Baginya keterlibatan Negara yang diwakili 
oleh kemenag dalam pengelolaan zakat den-
gan membatasi peran LAZ dalam pendistribu-
sian zakat, adalah bentuk amputasi bagi LAZ. 
Ia menekankan peran pemerintah sebagai reg-
ulator dan pengawas saja.45

Sofyan mencontohkan, “jika ada LAZ 
yang sudah berhasil, disitulah fungsi pe-
merintah untuk melakukan pengawasan dan 
mengamati sejauhmana regulasi dilaksana-
kan LAZ.” Kekuatan ormas dalam mengelola 
zakat terletak pada kepercayaan masyarakat 
dibanding dengan pemerintah yang tingkat 
good governance-nya masih rendah. Hal ini 
terbukti dari pengumpulan dana zakat yang 
dilakukan BAZ di beberapa daerah yang tidak 
signifikan. Yusuf Wibisono, wakil Direktur 
Pusat Ekonomi dan Bisnis Syariah menga-
takan,” kinerja zakat justrumeningkat jika 
dikelola oleh masyarakat. Organisasi nirlaba 
yang transparan dan akuntabel lebih disukai 
dan menumbuhkan kepercayaan muzakki. "Di 
sini, kepercayaan menjadi kata kuncinya."46

Pendapat tentang pentingnya keterliba-
tan ormas dalam pengelolaan zakat menjadi 
suara orkestra yang seragam, terutama NU, 
Muhammadiyah, al-Irsyad dan Mathla’ul An-
war.  “Pemerintah sebaiknya berperan seba-
gai regulator dan pengawas pemungutan dan 
distribusi dana zakat. Pemerintah hendaknya 
tidak memainkan peran sebagai 'operator' se-
bagaimana tecermin dalam RUU tersebut.”47 

45 Harian Republika, 15 Desember 2009
46 Ibid.
47 Opini Azyumardi Azra, Negara dan Pengelolaan 

Zakat, pada harian Republika 30 April 2010. Ia 

Bagi Azra, peran penting ormas dalam pen-
gelolaan zakat tidak sebatas pada sumber 
keuangan yang bisa digunakan untuk pen-
didikan dan kegiatan sosial tetapi juga dalam 
kerangka demokrasi, “ormas dapat memaink-
an peran sebagai masyarakat madani berbasis 
Islam (Islamic-based civil society), yang tentu 
saja sangat vital bagi pembentukan civic cul-
ture, sebuah elemen amat penting bagi pen-
guatan demokrasi.”

Penutup

Merujuk kepada perkembangan sejarah dan 
fungsi ormas dalam Negara demokrasi, pen-
gelolaan filantropi Islam (ZISWAF) sangat 
penting berada pada wilayah masyarakat sipil 
(ormas Islam). Pada zaman pra-kemerdakaan, 
keberhasilan ormas menyaingi bahkan mere-
but kemerdekaan adalah sumbangsih dari 
kerjasama masyarakat yang terhimpun da-
lam gerakan pendidikan, sosial, dan ekonomi 
dengan sumber dananya adalah ZISWAF. Se-
maraknya pengelolaan ZISWAF pada masa re-
formasi berbeda dari masa orde baru didorong 
oleh pengelolaan yang transparan dan akunta-
bel oleh lembaga-lembaga ZISWAF. Karena 
itu lembaga ZISWAF yang berkembanga saat 
ini dan mendapat kepercayaan yang sangat 
baik, seperti, mengambil contoh kecil, Mu-
hammadiyah, NU, dan lembaga zakat Dompet 
Dhuafa Republika, PKPU dan Rumah Zakat. 

Model ini, jika bercermin pada gerakan 

kebetulan juga, seperti dijelaskan dalam opinin-
ya, bersama ormas Islam antara lain ICMI, NU, 
Muhammadiyah, al-Irsyad dan MA hadir dalam 
dengar pendapat dengan komisi VIII DPR pada 
minggu ketiga bulan April 2010. Permasalahan 
yang dibahas dalam pertemuan itu adalah peran 
ormas (LAZ) dan pemerintah dalam pengelolaan 
zakat. Semua ormas berpendapat bahwa zakat 
perlu dikembalikan ke masyarakat (ormas) se-
mentara pemerintah mengontrol, manfsilitasi dan 
membuat aturannya yang baik. 



Asep Saepudin Jahar

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah92

foundation yang tumbuh subur di Amerika 
dan Eropa, mengingatkan penulis pada con-
toh, Ford Foundation, Rockefler Foundation, 
Asia Foundation, Carnegie Foundation dan 
Oxfam Foundation yang pada awalnya didu-
kung oleh dana amal masyarakat. Yayasan 
(foundation) itu mandiri mengelola sendiri 
dananya terbebas dari campur tangan Negara. 
Alhasil, banyak orang yang berhasil disokong 
dari lembaga itu dengan melakukan kajian 
penelitian dan kegiatan sosial yang disedia-
kan dananya oleh foundation tadi. Bahkan, 
banyak orang Indonesia yang berhutang budi 
pada foundation disebut di atas. Harapan 
saya, ke depan LAZ akan seperti foundation 
yang berkembang seperti di Negara-negara 
demokrasi disebut di atas. Untuk konteks In-
donesia, pra-syarat demokrasi dan perjalanan 
untuk menuju kepada bentuk foundation yang 
akan lahir dari LAZ maka pemerintah tidak 
relevan terlibat langsung dalam pengelolaan 
zakat. Keterlibatan Negara cukup dalam mem-
berikan aturan dan fasilitas untuk mengontrol 
berlangsungnya filantropi modern.  

Tantangan LAZ ke depan adalah kemandi-
rian dan sinergi program antar lembaga. Maka 
yang diperlukan adalah bagaimana lembaga 
ini (ormas LAZ) mampu bekerjasama antar 
lembaga untuk melahirkan program-program 
yang produktif dan efektif di masyarakat. 
Maka pemerintah diperlukan untuk membuat 
aturan yang jelas terutama tentang sinergi 
lembaga, disamping terkait dengan keterbu-
kaan dalam manajemen lembaga. Dari sinilah, 
LAZ lambat laun akan menjadi institusi yang 
sangat kuat dan penting dimasa mendatang 
seperti halnya pengalaman di Negara-negara 
lain. 

Bibliography

Literatur

Arskal Salim, Challenging the Secular State, 
Honolulu: Univeristy of Hawai’I Press, 
2009.

Asep Saepudin Jahar, “Reinterpreting Islamic 
Norms the Conflict between Legal Para-
digms and Socio-Economic Challenges: 
A Case Study of Waqf and Zakat in Con-
temporary Indonesia,” Dissertation Sub-
mitted to Oriental Institut, Universitas 
Leipzig, 2005.

Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indo-
nesia, Jakarta: LP3ES, 1980.

G. F. Pijper, Beberapa Studi tentang Sejarah 
Islam di Indonesia 1900 - 1950, Terj. 
Oleh Prof. Dr. Tudjimah dan Drs. Yessy 
Dagusdin, Jakarta: Universitas Indone-
sia, 1984.

Greg Fealy,”Consuming Islam: Commodi-
fied Religion and Aspirational Pietism in 
Contemporary Indonesia”, in Expressing 
Islam Religious Life and Politics in In-
donesia, ed. Greg Fealy and Sally White, 
Singapore: ISEAS, 2008.

H. S. Prodjokusumo, Menelusuri dan Napak 
Tilas Perjalanan Muhammadiyah: 85 Ta-
hunPerjuangan dan Pengorbanan Para 
Anggota dan Pimpinan, Jakarta: Yayasan 
Amal Bakti Masyarakat, t.t. 

Hamidah, “Gerakan Wanita Islam Indonesia: 
Suatu Kajian Sosio-Historis Terhadap 
Aisyiah-Nasyiatul Aisyiah dan Muslimat 
Fatayat NU”, Dissertasi, UIN Syarif Hi-
dayatullah Jakarta, 2008.

Hans Antlöv, Rustam Ibrahim dan Peter van 
Tuijl, NGO governance and Accountabil-
ity in Indonesia: Challengese in the New 
Democratizing Country, Juli 2005.

Hilman Latif,” Health Provision for the Poor 
Islamic Aids and the Rise of Charitable 



Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 93

Clinics in Indonesia,” in South East Asia 
Research, 18, 3 (2010).

Howard M. Federspiel, Islam and Ideology in 
the Emerging Indonesian State (Persis 
1923-1957), Leiden: Brill, 2001.

Howard M. Federspiel, “The Muhammadi-
yah: A Study of an Orthodox Islamic 
Movement in Indonesia”, Indonesia, Vol. 
10 (Oct, 1970).

Muhamad Hisyam, Caught Between Three 
Fires: The Javanese Pangulu Underthe 
Dutch Colonial Administration 1882-
1942, Jakarta: INIS, 2001.

Quintan Wictorowicz, Islamic Activism a So-
cial Movement Theory Approach, Indi-
ana: Indiana University Press, 2004

Rosyidin, From Kampung to Kota: A Study of 
the Transformation of Mathla’ul Anwar 
1916-1998.

Website

Ahmad Alim, “Peran Ormas-ormas Islam 
Dalam Penyelenggaraan Pendidikan di 
Indonesia pada Zaman Pra-Kemerde-
kaan”, (http://ahmadalim.blogspot. 
com/2010/08/peran-ormas-ormas-pra-
kemerdekaan.html).

Http://alirsyad.net/index.php?option=com_
content task=view&id=25&Itemid=42

Http://www.muhammadiyah.or.id/id/artikel-
sajaratun-thoyyibah-muhammadiyah-
detail-15.html.

Http://nu.or.id
H t t p : / / w w w . p e r s i s . o r . i d / i n d e x .

php?mod=content&cmd=news&berita_
id=1313,

Http://sigitsoebroto.blogspot.com/2011/02/
peran-ormas-islam-implementasi-dan.
html.

Dokumen

Buah Hasil Konperensi PKU (Penolong Kes-
engsaraanUmum) Muhammadijah Se-
luruh Indonesia: 20–22 Mei 1961 di Ja-
karta.

Reglement Moehammadijah Bahagian Pe-
nolong Kesengsaraan Oemoem Hindia 
Timur di Djokjakarta, Pertjetakan Persa-
toen, Yogyakarta

Panitia HUT RSU PKU (1988), Memperinga-
ti Milad ke 65 SRU PKU Muhammadiyah 
Yogyakarta, RSU PKU Muhammadiyah, 
Yogyakarta.

Surat Kabar

Harian Republika, 15 Desember 2009
Harian Republika, 22 April 2010.
Harian Pelita, 22 April 2010.




