Al-Risalah ISSN: 1412-436X

forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan
Vol. 16, No. 1, Juni 2016 (hlm. 71-93)

FILANTROPI DAN KEBERLANGSUNGAN ORMAS ISLAM

Aet Sacpadin Yakar

Fakultas Syariah dan Hukum
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
JI. Ir. Juanda 95 Ciputat Jakarta 15412
E-mail: asepjahar@uinjkt.ac.id

Naskah diterima tanggal 20 April 2016, revisi I tanggal 15 Mei 2016, dan revisi Il tanggal 12 Juni 2016

Abstract: This paper discusses the contribution of Islamic philanthropy (ZISWAF) in maintaining the ex-
istence and development of civil society organizations based on religion, such as NU, Muhammadiyah and
Mathlaul Anwar. The presence of these institutions be a companion of government in the development of
educational, social and religious. The strength of this philanthropy has successfully demonstrated its role and
maintain the development of civil society in Indonesia. Relations philanthropy Islam and various religious
organizations is an integral and interrelated. In other words, Islam philanthropy exists and grows because it
was developed by a period of Islamic Organizations, and vice versa. Philanthropy development in each of these
community organizations, appear to be associated with the traits and characteristics of each. Especially during
the reform era in Indonesia, managing ZISWAF more lively. It was driven by the transparent and accountable
management through institutions ZISWAF. Consequently ZISWAF institutions grew and gained the trust of
the public very well.

Keywords: Civil society organizations, philanthropy, ZISWAF, democracy.

Abstrak: Tulisan ini membahas tentang kontribusi filantropi Islam (ZISWAF) dalam menjaga eksistensi dan
perkembangan organisasi masyarakat (ormas) yang berbasis agama, seperti NU, Muhammadiyah dan Mathlaul
Anwar. Kehadiran lembaga ini menjadi pendamping pemerintah dalam pengembangan pendidikan, sosial dan kea-
gamaan. Kekuatan filantropi ini telah berhasil menunjukkan perannya dan menjaga berkembangnya masyarakat
sipil di Indonesia. Hubungan filantropi Islam dan ormas-ormas keagamaan ini merupakan satu kesatuan yang sal-
ing terkait. Dengan kata lain, filantropi Islam eksis dan tumbuh karena dikembangkan oleh masa ormas Islam, de-
mikian juga sebaliknya. Perkembangan filantropi di masingmasing ormas ini terlihat berhubungan dengan ciri dan
karakteristik ormas masingmasing. Khususnya pada masa reformasi di Indonesia, pengelolaan ZISWAF semakin
semarak di Indonesia, karena didorong oleh pengelolaan yang transparan dan akuntabel oleh lembaga-lembaga
ZISWAF. Konsekuensinya lembaga ZISWAF semakin berkembang dan mendapat kepercayaan yang sangat baik

dari masyarakat.

Kata Kunci: Organisasi masyarakat, filantropi, ZISWAF, demokrasi.

Al-Risalah Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Pendahuluan

Dalam rentang sejarah Islam Indonesia, di-
mensi sosial, budaya dan politik menjadi
bagian penting yang tidak bisa dipisahkan
dari perkembangan organisasi Islam. Secara
politik, respon terhadap rejim penguasa teru-
tama masa penjajahan, seperti Belanda dan
Jepang, mendorong lahirnya ormas-ormas.
Respon itu memperkuat pembentukan iden-
titas diri bangsa dan agama terutama dalam
pelayanan terhadap masyarakat yang diabai-
kan oleh pemerintah. Karena itu gerakan Is-
lam tidak semata-mata faktor kebetulan tetapi
sesuatu yang terbentuk dalam kerangka yang
terbangun dalam ideologi atau kebangsaan.!
Sedang pada aspek sosial, perkemban-
gan masyarakat meniscayakan tumbuhnya
kelompok-kelompok yang terikat oleh keya-
kinan atau kedekatan daerah atau suku. Sebab
hal tersebut merupakan interaksi antar indi-
vidu dan kelompok berartikulasi dalam pan-
dangan dan keyakinan sehingga mengkristal
menjadi perhimpunan atau organisasi. Pola
hubungan ini membentuk solidaritas yang
kuat baik berbasis agama maupun kebangsaan
terutama dalam menghadapi tekanan politik
dan ekonomi dari luar kelompoknya. Dalam
perkembangannya solidaritas ini membentuk
organisasi kemasyarkatan. Dengan kondisi ini
maka tumbuh kelompok agama yang mencoba
untuk merespon sesuai dengan tingkat keya-
kinan agama dan pengalaman intelektualnya.
Maka lahirlah organisasi agama dengan label
modernis, tradisionalis atau konservatif.
Ketika masa pemerintahan Hindia Belan-
da, kelahiran ormas Islam bisa dipetakan dari

1 Quintan Wictorowicz, Islamic Activism A Social
Movement Theory Approach, (Indiana: Indiana
University Press, 2004). Buku ini menjelaskan
secara tuntas teori tentang gerakan sosial yang
terbentuk oleh tujuan-tujuan dalam bingkai visi
dan misi organisasi.

tiga hal: pertama, dakwah Islamiyah; kedua,
pengembangan pendidikan; dan ketiga, pen-
guatan ekonomi masyarakat. Ketiga hal ini
menonjol pada masa itu karena pergerakan
Islam lebih memungkinkan untuk dilakukan,
sebab bidang politik dikontrol dan dilarang
oleh pemerintah Hindia Belanda.

Dalam memperlakukan warga pribu-
mi, Belanda menerapkan kebijakan yang
diskriminatif,? terutama dalam hal pendidikan,
diprioritaskan kepada kelompok priyayi atau
kelas sosial menengah-atas. Sistem sekolah
yang dikenalkan adalah Volkscholen, seko-
lah rakyat yang mulai diuji cobakan di Jawa
dan Madura.’ Masyarakat umum yang kelas
sosialnya dianggap tidak layak untuk belajar
di sekolah sistem Belanda, belajar di halaqah
atau surau-surau atau pesantren tradisional
dengan pengajaran agama sebagai kurikulum
dasarnya. Pada saat itulah pesantren menjadi
alternatif pendidikan masyarakat umum, dis-
amping biayanya semampu orang tua murid,
sistem pendidikan ini lebih merakyat, karena
menyatu dengan warga. Pembangunan dan bi-
aya pengelolaan pesantren juga didukung oleh
infaq, sadaqah dan wakaf masyarakat. Karena
itu pesantren banyak muncul di pedesaan jauh
dari hiruk pikuk masyarakat.

Disamping pedesaan, pergerakan pen-
didikan dikota juga muncul, terutama inisiasi

2 Contoh diskriminatif yang dilakukan Belanda ada-
lah subsidi yang disalurkan ke lembaga pendidikan.
Pada tahun 1930an, misalnya, subsidi yang disa-
lurkan kepada sekolah-sekolah di bawah naungan
Kristen mencapai f. 972,600 sedang kepada umat
Islam yang penduduknya lebih banyak hanya f.
7,500. Ketimpangan ini pada tahun-tahun kemu-
dian semakin lebar sehingga menimbulkan ke-
curigaan yang mendalam bagi umat Islam. Howard
M. Federspiel, Islam and Ideology in the Emerg-
ing Indonesian State (Persis 1923-1957), (Leiden:
Brill, 2001), hlm. 65.

3 Ibid., hlm. 22.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



para saudagar dan aktifis Muslim. Di Jakarta
misalnya, berdiri Jamiatul Khayr, dan di Su-
matra Barat muncul Thawalib. Peran peda-
gang (bisnisman) Arab dan pribumi, yang um-
umnya memiliki jaringan luas, mempercepat
pertumbuhan gerakan Islam. Dari situlah per-
kumpulan Islam yang berorientasi pada dak-
wah, sosial dan ekonomi mulai tumbuh, yang
sekarang sering disebut ormas Islam.
Menguatnya gerakan Islam juga dipen-
garuhi semangat Pan Islamisme Timur Ten-
gah, terutama setelah banyaknya para ja-
maah haji yang pulang dari Mekah dan para
pemuda Muslim yang belajar di sana. Sebut
misalnya KH. Hasjim Asy’ari (pendiri Nah-
dhatul Ulama, NU) dan KH. Muhammad
Dahlan (pendiri Muhammadiyah), Syekh
Achmad Chatib dari Minangkabau dan Syekh
al-Banjari dari Banjarmasin. Dari kelompok
Arab, pengaruh Arab Hadrami juga sangat
penting terutama dalam bidang pendidikan
dan dakwah, sebut misalnya Jamiatul Khayr
dan al-Irsyad oleh Surkati. Berawal dari sini-
lah muncul kemudian ormas Islam yang ling-
kup kegiatannya tidak saja pendidikan, tetapi
juga dakwah, sosial, ekonomi dan kesehatan.*
Jami’atul Khayr, Al-Irsyad dan Muhammadi-
yah adalah contoh gerakan Islam yang memu-
lai mengembangkan pendidikan dan dakwah
di Jawa. Muhammadiyah sendiri pada 1912-
1920 mulai mengembangkan aktivitasnya
dalam bidang pendidikan dan kesejahteraan
sosial. Dari lembaga pendidikan ini kemus-
dian lahir gerakan-gerakan sosial yang lebih
luas terutama dalam meningkatkan harkat dan
derajat masyarakat. Sejak mulai pemerintah-
an Jepang, ormas Islam mulai terlibat dalam
kegiatan politik disamping pendidikan dan
dakwabh, terutama ketika Jepang menfasilitasi
berdirinya Masyumi (Majlis Syura Muslimin

4 Ibid., hlm. 25

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Indonesia).

Namun perlu dicatat, selain pendidikan
dan dakwah, semangat nasionalisme pra-
kemerdekaan juga memunculkan gerakan-
gerakan politik seperti Sarekat Islam (1911),
dibentuk oleh para saudagar Muslim yang
awalnya sebagai reaksi atas dominasi bisnis
kelompok Cina khususnya dalam bidang tek-
stil. SI pertama kali didirikan pada tahun 1911
oleh Raden Mas Tirtoadisuryo. Tujuan SI
yaitu untuk memperkuat pribumi Muslim ter-
utama dalam kemampuan ekonomi dan poli-
tik. Di bawah pengaruh Cokroaminoto yang
mulai terlibat pada tahun 1912, SI berkem-
bang dengan cepat dan cukup berpengaruh di
beberapa daerah. Berkat kepemimpinannya
yang kharismatik, Cokroaminoto dikenal se-
bagai Ratu Adil, yang dianggap bisa menyele-
matkan masyarakat dari keterpurukan. Pada
tahun 1913 SI mendapat pengakuan dari Be-
landa dan setahun kemudian (1914) kepengu-
rusan resmi terbentuk dengan Cokroaminoto
sebagai pimpinannya dan Samanhudi sebagai
pimpinan kehormatan dan wakilnya Gunawan.
Pada tahun 1916, SI berkembang pesat dan
berhasil membuat cabang di beberapa daerah,
terutama seluruh Jawa dan menjadi organisasi
Islam terbesar saat itu.

Bagaimana komunitas Muslim memben-
tuk asosiasi atau organisasi Islam, bertahan
dan bahkan berkembang dengan baik? Dan
bagaimana mereka bisa melakukan kegiatan
sosial dan pendidikan? Pertanyaan ini penting
untuk menggambarkan bagaimana sejarah so-
sial Ormas Islam Indonesia bisa digambarkan
secara jelas. Peran tokoh agama dan semangat
kebangsaan dan agama menjadi motor peng-
gerak penting gerakan ormas Islam. Lembaga
pesantren, masjid dan madrasah menjadi me-
dia yang sangat signfikan. Melalui lembaga itu
kegiatan pendidikan dan keagamaan berjalan
dengan baik, terutama disokong oleh dana

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

zakat, infaq, sadaqah dan wakaf.> Menurut
catatan Jepang, pada tahun 1942 pertumbuhan
madrasah dan sekolah di Jawa mencapai 1831
sekolah dengan jumlah murid 139, 415 murid.
Jumlah ini menjadi bukti bagaimana gerakan
ormas Islam yang didukung oleh dana amal
keagamaan menjadi dua sisi yang tidak bisa
dipisahkan. Di luar Jawa, sekolah (madrasah)
di Minangkabau juga mengalami pertumbu-
han dengan cepat hingga 1213 madrasah den-
gan jumlah siswa 69,983 pada tahun 1933.
Dalam bidang politik, Persatuan Moeslim-
eon Indonesia berdiri yang digagas oleh para
ulama tradisional di Sumatra. Ormas ini mer-
espon isu "nationalisme" dalam menghadapi
anti Belanda yang berhasil mempropagan-
dakan kesamaan antara Islam dan nasional-
isme.® Menurut Alim, munculnya pergerakan-
pergerakan umat Islam pada akhir abad ke-19
Indonesia disebabkan oleh kemunduran total
sebagai akibat eksploitasi politik pemerintah
kolonial Belanda. Wujud pertama sikap terse-
but berupa kesadaran berorganisasi.’

5 Asep Saepudin Jahar, “Reinterpreting Islamic
Norms the Conflict between Legal Paradigms
and Socio-Economic Challenges: A Case Study
of Waqf and Zakat in Contemporary Indonesia,”
Dissertation Submitted to Oriental Institut, Uni-
versitas Leipzig, 2005, hlm. 87-89. Dalam peng-
umpulan zakat dua kelompok masyarakat yang
sangat berperan, kiyai sebagai tokoh independent
dan dekat dengan masyarakat dan penghulu, pe-
gawai keagamaan yang ditunjuk oleh colonial
Belanda untuk menjadi fasilitator urusan kea-
gamaan, perkawinan, perceraian, takmir masjid,
wakaf dan urusan kematian. Sedang kiyai, seba-
gai tokoh agama di masyarakat, menjadikan ma-
drasah atau pesantren sebagai tempat pengam-
bangan agama dimana masyarakat menyalurkan
zakat dan wakafnya. Dari situlah kegiatan organ-
isasi berjalan dan berkembang.

6 Howard M. Federspiel, Op. Cit., him. 52.

7 Ahmad Alim, “Peran Ormas-ormas Islam Dalam

Pengaruh pergerakan itu hingga sekarang
berpengaruh yang terlembaga dalam organisa-
si massa Islam dengan berbagai macam orien-
tasinya, seperti akhir-akhir ini muncul dengan
membawa isu jender® dan hak asasi manusia.
Menurut data Kementerian Dalam Negeri,
jumlah organisasi masyarakat yang ada di
Indonesia sampai dengan tahun 2010 menca-
pai 9000 ormas.’ Jumlah ini belum termasuk
organisasi masyarakat yang belum terdaftar.
Jumlah ormas ini satu sisi sangat potensial
karena memiliki masa pengikutnya yang men-
jadi binaan atau jaringan, namun pada sisi lain
juga menimbulkan potensi konflik.

Kemandirian Ormas dengan ZISWAF

1. Jam’iatul Khair

Ormas ini lahir pada 17 Juli 1905 di Jakarta
dengan mayoritas anggotanya keturunan Arab,
Jami’atul Khair adalah satu-satunya ormas Is-
lam sangat modern di masanya. Al-Jamiatul
Khairiyah merupakan organisasi pendidikan
Islam tertua di Jakarta oleh para ulama asal
Arab Hadramaut dan juga pemuda Alawiyyin,
seperti Habib Abubakar bin Ali bin Abubakar
bin Umar Shahab, Sayid Muhammad Al-Fa-
kir Ibn. Abn. Al Rahman Al Mansyur, Idrus
bin Ahmad Shahab, Ali bin Ahmad Shahab,

blogspot.com/2010/08/peran-ormas-ormas-pra-
kemerdekaan.html), akses 19 Mei 2011.
8 Contoh kajian yang membahas tentang perem-

puan ormas Islam seperti dilakukan oleh Cora
Vreede-De Steurs, The Indonesian Women,
Struggles and Achievments (Gravenhage: Mou-
ton and Co., 1960). Dalam bentuk dissertasi dan
tesis salah satunya adalah Hamidah, “Gerakan
Wanita Islam Indonesia: Suatu Kajian Sosio-
Historis Terhadap Aisyiah-Nasyiatul Aisyiah dan
Muslimat Fatayat NU”, Dissertasi, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2008.

9 http://sigitsoebroto.blogspot.com/2011/02/per-

Penyelenggaraan Pendidikan di Indonesia pada an-ormas-islam-implementasi-dan.html,  akses
Zaman Pra-Kemerdekaan”, (http://ahmadalim. 19 Mei 2011.
Vol. 16, No. 1, Juni 2016 Al-Risalah



Abubakar bin Abdullah Alatas, Muhammad
bin Abdurrahman Shahab, Abubakar bin Mu-
hammad Alhabsyi dan Syechan bin Ahmad
Shahab. Di tangan ulama-ulama inilah Jami-
atul Khair tumbuh pesat. Sebagai respon atas
kemunduran pribumi dan masyarakat Mus-
lim pada satu sisi dan diskriminasi colonial
terhadap pendidikan pribumi pada sisi lain,
Jami’atul Khair aktif dalam mengembang-
kan pendidikan, da’wah dan penerbitan surat
kabar.

Syekh Ahmad Surkati'® adalah sebagai
pendiri al-Irsyad, organisasi Islam yang dis-
ebut Fijper sebagai ormas yang mengawali
penyemaian pembaruan Islam di Indonesia.!!
Berlangsungnya kegiatan pendidikan saat itu,
terutama Jami’atul Khair, didukung secara
kuat oleh infaq dan shadagh para simpatisan
donator kaya keturunan Arab, sehingga dana
amal agama berhasil mendorong tumbuhnya
perkembangan pendidikan.'?

10 Nama lengkap Surkati adalah Syeikh Ahmad bin
Muhammad Assoorkaty al-Anshary.

11 G.F. Pijper, Beberapa Studi tentang Sejarah Islam
diIndonesia 1900 - 1950, Terj. Oleh Tudjimah dan
Yessy Dagusdin, (Jakarta: Universitas Indonesia,
1984), him. 120 dan 114. Lihat juga web al-irsyad
pada http://alirsyad.net/index.php?option=com
content &task=view&id=25&Itemid=42

12 Selanjutnya, pada tahun-tehun berikutnya dida-

tangkan lagi guru lainnya seperti: Al Hasyimi
dari Tunis, Muhammad Abdul Fatah Ansari
(Sudan), Muhammad Noor (Abdul Anwar) al-
Ansari, Hasan Hamid al-Antasari, dan Ahmad
Al-Awif yang ditugaskan dan mendirikan seko-
lah Jam’iyatul Khair di Surabaya. organisasi
Jam’iyatul Khair termasuk organisasi Islam
pertama yang memulai melaksanakan bentuk
organuisasi modern: memiliki AD/ART, memi-
liki daftar anggota, ada rapat secara berkala, dan
mendirikan lembaga pendidikan.

Dalam pelaksanaan pendidikan, Jam’iyatul
Khair dapat dikatakan sebagai pelopor pendidi-
kan Islam modern di Indonesia: memiliki kuriku-
lum, buku-buku pelajaran bergambar, ada kelas-
kelas, menggunakan bangku, papan, tulis dan

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Organisasi ini berhasil menggerakkan
pendidikan dan ekonomi masyarakat, teruta-
ma untuk menyaingi kekuatan Cina. Karena
gerakannya yang gencar melawan hegemoni
ekonomi Cina, Hayat al-Qulub dilarang oleh
pemerintahan Beland dan pada tahun 1917
dengan bantuan Haji Umar Said Cokroami-
noto, Abdul Halim mendapatkan izin untuk
menjalankan pendidikannya di bawah naun-
gan Persatuan Umat Islam.

Hingga saat ini Jamiatul Khair memilik
puluhan madrasah ibtidaiyah, madrasah tsan-
awiyah dan Aliyah. Pengembangan pendidi-
kan yang lebih menonjol Jamiatul Khair ada-
lah perguruan tinggi Islamnya yangb berpusat
di Jakarta. Mungkin karena larangan Belanda
ketika pendiriannya, Jamiatul Khair tidak
berkembang di daerah-daerah, namun hanya
berpusat di sekitar Jakarta.

2. Al-Islah wal-Irsyad

Perhimpunan  Al-Irsyad
(Jam'iyat al-Islah wal Irsyad al-Islamiyyah)
berdiri pada 6 September 1914 (15 Syawwal
1332 H) oleh Syeikh Ahmad Surkati. Tang-

gal itu mengacu pada pendirian Madrasah Al-

Al-Islamiyyah

Irsyad Al-Islamiyyah yang pertama di Jakarta,
yang sebelumnya Surkati aktif membantu Ja-
miatul Khair Jakarta. Seperti halnya Jami’at
al-Khair, Al-Irsyad mengkalim dirinya seba-
gai gerakan pembaruan dengan menamakan
ormasnya Al-Islah wal-Irsyad dengan misi
pokok yaitu pembaharuan dalam Islam (re-
formisme). Perkembangan pendidikan al-Irsy-
ad disamping didukung oleh ZISWAF, juga
iuran sekolah yang dibayarkan oleh orang tua
murid. Pengumpulan dana dari simpatisan al-
Irsyad terutama keturunan Arab memperluas
jaringan al-Irsyad ke berbagai daerah antara
lain Cirebon, Bumiayu, Tegal, Pekalongan,

sebagainya.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Surabaya, dan Lawang. Cabang-cabang ini
juga mendirikan sekolah-sekolah walaupun
masih pada tingkat sekolah rendah. Pada tahun
1930an, cabang Surabaya mendirikan sekolah
guru 2 tahun dan sekolah dasar rendah berba-
hasa Belanda yang bernama Schakelschool.

Keberhasilan dana ZISWAF yang dihim-
pun dari donatur al-Irsyad, pada periode 1930-
an al- Irsyad mampu memberikan beasiswa
studi ke luar negeri terutama Mesir, bagi lulu-
san terbaik. Peran dana ZISWAF mendorong
perluasan aktifitas al-Irsyad tidak saja pada
sektor pendidikan tetapi juga kesehatan dan
da’wah disamping pada bidang penerbitan
buku-buku Islam. Hingga saat ini lebih dari
130 cabang telah berdiri al-Irsyad dari ujung
Sumatra hingga Papua.

3. Muhammadiyah

Organisasi ini didirikan di Yogjakarta tanggal
8 Dzulhijjah 1330H bertepatan dengan tanggal
18 November 1912 oleh KH Ahmad Dahlan
atas anjuran dari beberapa muridnya anggota
Budi Utomo untuk mendirikan suatu lembaga
pendidikan yang bersifat permanen. Misi ide-
ologis Muhammadiyah adalah pembaharuan,
terutama dari berbagai macam penyimpan-
gan ajaran orthodoxy, yang dikenal dengan
bid’a, takhayyul dan khurafat. Disamping itu
Muhammadiyah juga bertujuan untuk men-
ingkatkan pendidikan agama dan kehidupan
sosial warga Muhammadiyah. Berkat usaha
keras KH. Achmad Dachlan, Muhammadi-
yah terus berkembang dengan menyediakan
pendidikan agama bagi mereka yang belajar
di sekolah umum dan kemudian mendirikan
model sekolah sendiri. Sebagai pergerakan
masyarakat, perhatian Muhammadiyah dalam
meningkatkan kesejahteraan masyarakat juga
dikembangkan terutama untuk menyantuni
dan menyekolahkan anak-anak yatim piatu.

Dalam perkembangannya, Muhammadiyah
banyak dibantu oleh kalangan saudagar dan
cendikia kelas menengah Muslim terutama
pedagang Yogyakarta kemudian di beberapa
kota di Jawa."

Dengan perkembangan yang sangat
fenomenal, Muhammadiyah adalah salah
satu ormas modern yang paling penting pada
masa itu.'* Disamping bergerak dalam bidang
sosial, ekonomi dan pendidikan, Muham-
madiyah juga merespon gerakan kristenisasi
yang dilakukan oleh Belanda. Model kris-
tenisasi yang dilakukan Belanda tidak se-
mata-mata bersifat ideologis, namun dengan
cara pendekatan ekonomi kepada orang-orang
miskin. Untuk membendung arus ini, Muham-
madiyah melakukan pembenahan pada bidang
kemiskinan, kesehatan, pendidikan dan pem-
berdayaan ekonomi. Asumsinya, kekuatan
ekonomi akan mensejahterakan masyarakat
sehingga dengan sejahtera masyarakat tidak
mudah terpancing untuk pindah agama.

Dengan cara ini Muhammadiyah bisa
berkembang secara cepat. Seperti dijelaskan
oleh James L. Peacock, guru besar North Car-
olina University “Muhammadiyah adalah or-
ganisasi kemanusiaan [slam terbesar di dunia”.
Dengan sejumlah deretan amal usaha, hampir
500 RS maupun klinik besar dan kecil, 167
Perguruan Tinggi, 15000 sekolah sejak Busta-
nul Atfal hingga Sekolah Menengah Umum,
dan 350 Panti Asuhan. Bersamaan dengan itu
puluhan ribu masjid berdiri di pelosok tanah
air. Karena itu Muhammadiyah layak menda-
pat apresiasi dari lembaga-lembaga kemanu-

13 Howard M. Federspiel, “The Muhammadiyah:
A Study of an Orthodox Islamic Movement in
Indonesia”, Indonesia, Vol. 10 (Oct, 1970), hlm.
57-79.

14 Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indone-
sia, (Jakarta: LP3ES, 1980), him. 1900-1942

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



siaan lain di dunia."” Perkembangan Muham-
madiyah yang sangat pesat menjadi bukti kuat
bahwa dana infaq atau ZISWAF yang dikelola
secara produktif berhasil memberdayakan
masyarakat. Salah satu kunci keberhasilan
ini adalah pengelolaan atau manajemen harta
dilakukan secara transparan, akuntabel dan
jujur. Keberhasilan Muhammadiyah dalam
bidang pendidikan, kesehatan dan ekonomi
ditentukan oleh sistem pengelolaan organisasi
yang modern. Muhammadiyahlah bisa dika-
takan sebagai satu-satunya ormas Islam yang
sangat mapan sejak berdirinya pada tahun
1912 hingga saat ini. Kemampuan Muham-
madiyah mengembangkan amal usahanya,
disamping manejemen yang rapih, adalah
melakukan persuasi dan dakwah yang relevan
dengan kebutuhan masyarakat. Dengan kata
lain Muhammadiyah mampu memasarkan
isu-isu kemiskinan, pendidikan dan kesehatan
sebagai bagian penting kebutuhan masyarakat
sehingga mampu mendorong simpati dan ket-
erlibatan aktif masyarakat untuk menginfak-
kan dananya dalam kegiatan ibadah, sosial
dan ekonomi.'®

15 http://www.muhammadiyah.or.id/id/artikel-saja-

ratun-thoyyibah-muhammadiyah-detail-15.html,
akses 19 Mei 2011. Pada tahun 2004, menurut

catatan laporan singkat Infrastruktur Muham-
madiyah, Muhamamdiyah Up until 2004, Mu-
hammadiyah mengelola tidak kurang dari 4,301
masjdik, 4,345 lembaga pendidikan mulai dari
tingkat dasar hingga perguruan tinggi. Muham-
madiyah juga mengelola 222 lembaga sosial sep-
erti panti asuhan dan 155 rumah sakit/pelayanan
kesehatan. Perbedaan jumlah hingga tahun 2011,
atau kurang lebih selama 7 tahun, mengalami
perkembangan yang begitu cepat. Asep Saepudin
Jahar, Op. Cit., hlm. 119.

16 Greg Fealy, ”Consuming Islam: Commodified
Religion and Aspirational Pietism in Contempo-
rary Indonesia”, in Expressing Islam Religious
Life and Politics in Indonesia, ed. Greg Fealy
and Sally White, (Singapore: ISEAS, 2008), him.
17.

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Pada tataran ini, Islam dengan segala
atributnya tentang keadilan, membela yang
lemah, bersih dan sehat dijadikan sebagai
komoditas untuk diartikulasikan dengan
masyarakat publik sehingga melahirkan ket-
erlibatan langsung berupa dana amal seperti
zakat, infaq, sadaqah dan wakaf atau tenaga
relawan. Dalam bentuk dana, misalnya, mod-
el ZISWAF berperan sangat penting. Maka
tidak mengherankan bahwa sekolah dan
tempat-tempat ibadah yang berdiri di berba-
gai daerah adalah hasil wakaf yang diberikan
warga Muhammadiyah dan masyarakat pada
umumya. Keberhasilan dalam penghimpunan
dana Muhammadiyah juga ditentukan oleh
sistem produktifitas penggunaan dana mela-
lui investasi dan manajemen yang transparan
dan akuntabel. Maka inilah mungkin adagium
transparansi Muhammadiyah yang menjadi
bukti keberhasilannya seperti disampaikan
oleh salah satu pengurus daerah, ia menga-
takan, “sebesar apapun dana yang keluar dan
masuk di Muhammadiyah, selalu dicatat dan
ada buktinya.”!” Seperti dikatakan bapak Luk-
man, Muhammadiyah wilayah NTB mampu
meminjamkan uang kepada Pemda NTB un-
tuk membiyai kontingen MTQ sebagai dana
talangan yang belum bisa dikeluarkan segera
dari APBD."® Inilah salah satu bukti bagaima-
na ormas menjadi bagian sangat krusial di
masyarakat yang tidak mungkin dilakukan
oleh Negara.

17 Wawancara FGD dengan bapak Lukmanul Ha-
kim, Pimpinan Wilayah Muhammadiyah NTB.
Bulan September 2010.

18 FGD dengan Muhammadiyah Wilayah NTB bu-
lan September 2010. Dalam FGD ini, penulis
berhasil menggali informasi bahwa peran ormas
termasuk di dalamnya Muhammadiyah, NU dan
NW berhasil mengontrol pemerintah terutama
dalam penggunaan dana APBD. Hal ini menun-
jukkan bahwa ormas berperan penting dalam
penguatan good governance di daerah-daerah.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Misi Muhammadiyah yang dijelaskan di
atas dapat di lihat dalam anggaran dasar dan
rumah tangganya. Berikut adalah beberapa
model kegiatan Muhammadiyah sesuai den-
gan anggaran dasarnya (1950): (a) Mengada-
kan da’wah Islam; (b) Memajukan pendidi-
kan dan pengajaran; (c) Menghidup suburkan
masyarakat tolong-menolong; (d) Mendirikan
dan memelihara tempat ibadah dan wakaf; (e)
Mendidik dan memelihara tempat ibadah dan
wakaf; (f) Mendidik dan mengasuh dnak-anak
pemuda-pemuda, supaya kelak menjadi Mus-
lim yang berarti; (g) Berusaha kea rah perbai-
kan penghidupan dan kehidupan yang sesuai
dengan ajaran Islam; dan (h) Berusaha dengan
segala kebijaksanaan supaya kehendak dan
peraturan Islam berlaku dalam masyarakat.

Dengan kekuatan dana amal terutama
zakat, infaq sadaqah dan wakaf, Muhammadi-
yah mampu mengembangkan kegiatannya da-
lam berbagai bidang, baik yang berhubungan
langsung dengan keagamaan atau sosial pada
umumnya. Bidang kegiatan Muhammadiyah
antara lain: Majlis Tarjih, Majlis Tabligh, Ma-
jlis Pendidikan, Pengajaran dan Kebudayaan,
Majlis Pembinaan Kesejahteraan Umat
(PKU), Majlis Pustaka dan Majlis Bimbingan
Pemuda. Selain itu, masih ada organisasi oto-
nom di bawah Muhammadiyah, seperti: “Ai-
syiyah, Nasi’atul ‘Aisyiyah (Bagi putri-putri
Muhammadiyah), Pemuda Muhammadi-yah,
Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah, dan Ika-
tan Remaja Muhammadiyah (IRM), dan Hiz-
bul Wathan (Kepanduan). Keragaman bidang
kegiatan Muhammadiyah menjadi cirinya
sebagai lembaga modern yang menjalankan
missi (dakwah). Karena itu pendidikan Mu-
hammadiyah dirancang sebagai: (a) Alat
da’wah ke dalam dan ke luar anggota Mu-
hammadiyah, atau untuk seluruh masyarakat;
(b) Tempat pembibitan kader yang dilaksana-
kan secara sistematis dan selektif sesuai den-

gan kebutuhan Muhammadiyah khsusnya dan
masyarakat Islam pada umumnya; dan (c)
Gerak amal anggota. Penyelenggaraan pen-
didikan diatur secara berkewajiban terhadap
penyelenggara dan peningkatan pendidikan
itu dan menyekolahkan anak-anaknya ke
sekolah Muhammadiyah.

Pergerakan dana amal ZISWAF ini
menghantarkan Muhammadiyah sebagai lem-
baga yang terorganisir secara rapi ke tingkat
ranting. Namun perlu dicatat bahwa sistem
organisasi yang rapih ini, atau sering disebut
beauracratic system, seringkali memperlemah
inisiatif pengurus cabang dan ranting terutama
dalam melakukan inovasi-inovasi yang perlu
dilakukan. Hal ini disebabkan oleh sistem
kebijakan satu komando dari pusat sehingga
tidak mudah difahami ketingak wilayah dan
ranting. Karena sistem ini memiliki kekuatan
satu sisi tetapi juga lemah pada sisi lainnya.

Perlu di catat di sini bahwa pengelolaan
zakat pada masa awal berdiri Muhammadiyah,
masih dibedakan dengan kebiasaan infaq, sa-
daqah atau wakaf. Pada kasus infaq, sadaqah
dan wakaf, Muhammadiyah mengorganisir-
nya pada divisi khusus bersamaan dengan
usaha dan pemeliharaan dan pengelolaan per-
bendaharaan wakaf Muhammadiyah. Sedang
pengelolaan zakat, sebelum lahirnya UU No.
38 Tahun 1999, diorganisir secara musiman
(temporer) oleh lembaga-lembaga yang bera-
da di bawah naungan Muhammadiyah seperti
madrasah, sekolah, majlis taklim dan rumah
sakit. Cara pengelolaan seperti ini lebih ber-
sifat ad-hoc yaitu dibentuk ketika menjelang
dan sehabis Ramadhan. Sistem penghimpu-
nan zakat biasanya dilakukan dengan cara
menyebarkan kupon atau formulir bagi warga
Muhamamdiyah yang akan membayarkan za-
katnya. Cara ini pun dilakukan secara suka
rela dan hasil dari pengumpulan zakat ini ti-
dak menjadi pelaporan utama dari pengurus

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Muhammadiyah di daerah. Sehingga infor-
masi seberapa besar potensi zakat warga Mu-
hmmadiyah sampai sekarang pun belum bisa
dilakukan."

Perubahan drastis dalam pengelaloaan
zakat diawali dengan lahirnya UU No. 38
Tahun 1999 tentang Pengeloaan Zakat. UU
ini menginspirasi pendirian LAZ (Lembaga
Amil Zakat) Muhammadiyah yang didiri-
kan di Jakarta sesuai dengan surat keputusan
Pimpinan Pusat Muhammadiyah No.103/
KEP/1.0/K/2002 pada tanggal 23 Rabi‘ al-
Akhir 1423/4 July 2002 dan Surat Keputusan
Kementrian Agama No. 457 pada tanggal 21
November 2002. Lembaga amil zakat ini di-
akui sebagai lembaga zakat resmi sesuai den-
gan UU No. 38 tahun 1999. Misi LAZ ini,
disamping mengumpulkan zakat dari warga
Muhammadiyah, juga mengumpulkan dana
zakat, infaq, sadaqah dari perusahaan-perusa-
haan swasta dan pegawai negeri. LAZ ini baru
akan berkembang ke beberapa daerah, walau-
pun fokus saat ini masih di wilayah Jakarta,
Bogor, Bekasi, Tangerang dan Bandung, baik
warga Muhammadiyah maupun bukan.?

Berbeda dengan zakat, pengelolaan wakaf
di Muhammadiyah, walaupun disebut sebagai
organisasi modern, belum dilakukan secara
mandiri dan professional. Mungkin karena
difahami wakaf lebih bersifat “keagamaan”
sehingga mengikuti aturan dan karakteristik
fikih Islam klasik, maka pengelaloaan wakaf
berbeda dengan unit usaha (amal usaha) Mu-
hammadiyah. Jika unit usaha dilakukan se-
cara profit, semi-profit atau hanya sebagai
pelayanan masyarakat seperti sekolah/ma-
drasah, maka wakaf dikelola secara setengah
hati. Artinya, asset wakaf Muhammadiyah
pada dasarnya belum dikembangkan secara
professional dan produktif. Hal ini mungkin

19 Asep Saepudin Jahar, Op. Cit., him. 114-115.
20 Ibid., hlm. 115.

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

disebabkan karena: pertama, sumber daya
Muhammadiyah yang tidak ditempatkan un-
tuk mengurusi hal-hal itu dari kalangan muda
dan professional; kedua, wakaf masih terkait
dengan urusan “agama/fikih” yang terikat ke-
tentuan para pewakaf (wagqif).*!

Pengelolaan wakaf Muhammadiyah,
seperti diuraikan oleh Asep Saepudin Jahar,
dalam risetnya tahun 2004, diorganisir oleh
pengurus yang sudah tua, umumnya pensiu-
nan pegawai negeri. Sistem pengelalaan sep-
erti ini nampaknya lebih bersifat konvension-
al, untuk tidak mengatakan konservatif, yaitu
secara suka rela dan tanpa imbalan honor.
Pengurus wakaf disebut sebagai pengelolaan
harta dan perbendaharaan wakaf. Akibatnya,
petugas wakaf lebih bersifat administrative
dan passive, tidak banyak mengetahui tentang
masalah-masalah wakaf yang dihadapi oleh
Muhammadiyah, terutama di daerah. Alhasil,
sistem pengelolaan wakaf Muhammadiyah
masih berada di persimpangan jalan. Padahal
pada sisi inilah wakaf sebenarnya sebagai as-
set penting, disamping amal usaha yang dimi-
liki Muhammadiyah selama ini, jika dikem-
bangkan dengan baik.*

Keunggulan dana sosial yang dihimpun
Muhammadiyah baik infaq, sadagah atau
wakaf mendorong tumbuhnya perkemban-
gan pendidikan dan rumah sakit atau klinik.
Pengaruh dana sosial yang dibangun pada
klinik dapat dilihat dari kiprah Muhammadi-
yah dalam misi bantuan bencana pada abad
dua puluh, terutama ketika terjadi meletusnya
Gunung Kelud. Pada saat itu, sebagai ormas
Islam yang punya perhatian pada kondisi so-
sial masyarakat Muhammadiyah membuat
aksi cepat tanggap darurat bencana berskala
sedang dengan mendirikan unit penyelema-
tan yang disebut Penolong Kesengsaraan

21 Ibid., hlm. 118.
22 Ibid., hlm. 118-119.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Oemoem (PKO). Unit bantuan bencana ini
terus digalakkan sebagai penolong darurat di
daerah-daerah yang terkena bencana baik di
perkotaan maupun perkotaan. Dengan pent-
ingnya unit bantuan seperti ini dan seringnya
terjadi bencana di berbagai daerah, Muham-
madiyah membuat poly-klinik pada 15 Feb-
ruari 1923.%

Pada pertengahan tahun 1960-an PKO
dirubah namanya menjadi PKU sebagai cara
untuk mempertegas peran Muhammadiyah
dalam bidang kesehatan dan sosial yang be-
rada langsung di bawah Majelis PKU. Bersa-
maan dengan Kongres (Muktamar) Nasional
Muhammadiyah [Muktamar] pada tahun
2005, Majlis ini berganti naman menjadi Ma-
jelisKesehatan Masyarakat. Sekarang rumah
sakit Muhmmadiyah diberi naman RS PKU
Muhammadiyah. Peran Aisyiyah sebagai say-
ap ormas Muhammadiyah, rumah sakit atau
klinik yang menangani kelahiran ibu biasanya
ditangani oleh lembaga ini. Karena itu rumah
sakit, klinik-klinik Muhmmadiyah tumbuh
dengan baik sebagai misi pelayan masyarakat
dalam bidang sosial, ekonomi, kesehatan dan
pendidikan. Sekarang ini nama rumah sakit

23 Informasi tentang PKO dapat dilihat di Regle-
ment Moehammadijah Bahagian Penolong Kes-
engsaraan Oemoem Hindia Timur di Djokja-
karta, Pertjetakan Persatoen, Yogyakarta; Juga
Buah Hasil Konperensi PKU (Penolong Kesen-
gsaraanUmum) Muhammadijah Seluruh Indo-
nesia: 20-22 Mei 1961 di Jakarta; Lihat Panitia
HUT RSU PKU (1988), Memperingati Milad ke
65 SRU PKU Muhammadiyah Yogyakarta, RSU
PKU Muhammadiyah, Yogyakarta, him. 14; Juga
H.S. Prodjokusumo, Menelusuri dan Napak Tilas
Perjalanan Muhammadiyah: 85 TahunPerjuan-
gan dan Pengorbanan Para Anggota dan Pimpi-
nan, Yayasan Amal BaktiMasyarakat, Jakarta,
hlm. 39. Liht juga Hilman Latif,” Health Provi-
sion for the Poor Islamic Aids and the Rise of
Charitable Clinics in Indonesia,” in South East
Asia Research, 18, 3 (2010), him 544.

Muhammadiyah biasanya dikenal Rumah
Sakit Islam.

Terkait dengan zakat, rumah sakit atau
klinik Muhammadiyah bertugas juga meng-
umpulkan zakat yang hasilnya sebagian dia-
lokasikan kepada mereka yanag berhak men-
erimanya dan atau diberikan kepada pasien
miskin untuk membiayai pengobatan yang
dibutuhkan. Dalam sistem pengelolaan zakat,
ormas Islam seperti Muhammadiyah tidak
mengembangkan model manajemen yang ter-
padu dengan sistem yang tunggal dan teror-
ganisasi secara vertical dari pusat hingga ke
cabang. Setiap pengurus diberikan wewenang
untuk melakukan pengelolaan zakat, seperti
sekolah, perguruan tinggi dan klinik, kemudi-
an menyalurkannya kepada mereka yang ber-
hak.* Namun dalam perkembangan terakhir
ini, rumah sakit-rumah sakit Muhammadiyah
di Jakarta seperti Pondok Kopi, Cempaka
Putih, Sekapura dan Malang, mengumpulkan
dana zakat yang sebagian dananya di salur-
kan ke LAZISMuh di Jakarta. Dana ini oleh
LAZISMuh dikembangkan sebagai program
pengembangan ekonomi dan dakwah.

Peran ormas dalam pengembangan
ZISWAF seperti dijelaskan di atas sangat sig-
nifikan, jika dilihat dengan potensi keterliba-
tan anggota, simpatisan dan lembaga-lembaga
cabang di daerah. Dari pengalaman Muham-
madiyah, menjadi bukti bahwa kontribusi
ormas baik dalam bidang sosial, ekonomi,
keagamaan dan bahkan politik tidak bisa di-
ragukan lagi. Permasalahannya sekarang, ba-
gaimana ormas-ormas mengorganisir dirinya
secara baik, terutama dalam hal good gov-
ernance tadi. Penguatan institusi dan sistem
manajemen adalah salah satu hal penting,
sehingga sumber dana yang terkumpul bisa
dialokasikan secara efektif bagi pembiyaan

24 [bid., hlm. 545. Lihat juga Asep Saepudin Jahar,
Op. Cit., hlm. 114-116.

Vol. 16, No

.1,Juni 2016

Al-Risalah



organisasi dan kebutuhan masyarakat sesuai
dengan program-program yang dijalankan.

4. Nahdlatul ‘Ulama

Ormas Islam yang paling penting di Indone-
sia selain Muhammadiyah adalah Nahdlatul
Ulama.“Nahdlatul Ulama” didirikan di Sura-
baya pada tanggal 31 Januari 1926M berte-
patan dengan tanggal 16 Rajab 1444 H oleh
kalangan ulama seperti KH Hasyim Asy’ari
dan KH Abdul Wahab Hasbullahpenganut
mazhabAhlusunnahwal Jama’ah. Menurut
Choerul Anam (1985), berdirinya gerakan NU
adalah sebagai reaksi terhadap gerakan refor-
masi kalangan umat Islam dan berusaha mem-
pertahankan salah satu dari empat madzhab
dalam masalah fikih, yaitu Madzhab Hanafi,
Madzhanb Maliki, Madzhab Syyafi’i dan
Madzhab Hanbali. Sedangkan dalam aqidah,
NU berpegang kepada aliran Ahlusunnah wal
Jama’ah. Dalam konteks ini, NU memahami
hakikat ahlusunnah wal Jama’ah sebagai aja-
ran islam yang murni sebagaimana diajarkan
dan diamalkan oleh Rasulullah SAW bersama
para sahabatnya.

Pada mulanya NU merupakan organisasi
keagamaan, namun dengan berkembangnya
masyarakat lingkup kegiatan NU juga terlibat
dalam politik dan kegiatan sosial. Diantara
bentuk reaksi NU terhadap kekuatan politik
kolonial di masa pra-kemerdekaan adalah:
(1) Menolak subsidi yang ditawarkan pemer-
intah untuk madrasah NU dan sistem kerja
paksa (rodi) yang dibebankan kepada bangsa
Indonesia; (2) Menolak rencana ordonansi
perkawinan tercatat; (3) Menolak diadakan
milisi; (4) Mendukung tuntutan berparlemen;
(5) Mengadakan usaha-usaha social dalam
masyarakat; (6) Mendidik mental beragama

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Berbeda dengan ormas lainnya yang leb-
ih tegas kepada respon politik belanda, seperti
Sarekat Islam, NU lahir lebih bersifat teolo-
gis. Sebagai respon ulama terhadap muktamar
Islam di Mekah atas inisiatif kerajaan Saudi
dan pengaruh kuat Wahabi, ulama NU menga-
jukan usulan pemberlakuan ajaran Islam yang
lebih menghargai pendapat mazahib, berbeda
dengan gerakan Wahabi yang lebih memusat-
kan perhatian pada al-Quran dan al-Sunnah
dirujuk secara kaku (literalis). Awal kehadiran
NU seperti ini mempengaruhi perkembangan
organisasi, pada satu sisi sangat flexible yaitu
NU mudah diterima masyarakat karena ako-
modatif dengan tradisi lokal (adat), namun
padasisi lain, NU tidak siap dalam mengatur
lembaganya sesuai dengan manajemen or-
ganisasi yang rapih. Ikatan perhimpunan NU
tidak dirancang untuk merespon isu-isu sosial
actual tertama politik pemerintahan Belanda
sehingga membentuk organisasinya secara
rapih dan modern. Sebaliknya, NU dibiarkan
menjadi ormas yang bersifat komunal dihim-
pun dengan kekuatan solidaritas emosional.
Karena itu kekuatan kharismatik kiyai yang
umumnya memiliki pesantren atau madrasah
lebih dominant dari pada organisasi. Dengan
kata lain, keberhasilan NU ditentukan oleh
ikatan komunal yang kuat antara anggotanya
yang dibantu oleh peran kiyai dengan sistem
silsilah, hubungan pesantren dan gerakan su-
fistik.

Maka gerakan pertama NU bukan pada
sistem madrasah/sekolah yang baik, pelayan-
an kesehatan atau pengembangan usaha, me-
lainkan mengembangkan sistem pengajaran
agama seperti yang diajarkan di Mekah, sep-
erti yang dikembangkan KH. Hasyim Asyari
dengan pesantren Tebuireng Jombang Jawa

diant dirik dok dok Timur. Sistem pendidikan pertama yang
iantaranya mendirikan pondok-pondok pe-
. Y P P P dikembangakan lebih mengikuti halagah
santren.

yang diadopsi dari model pembelajaran di
Al-Risalah Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Mekah, dimana Hasyim Asy’ari pernah be-
lajar di sana, yang diterapkan di pesantren.
Kurikulum yang dikembangkan lebih bersifat
tradisional mengikuti sistem yang dibangun
oleh keahlian kiyai. Karena itu setiap pesant-
ren memiliki ciri khas keahlian tersendiri ber-
beda dari satu pesantren ke pesantren lainnya,
seperti dalam fikih, nahwu (tata bahasa), tafsir
atau hadits. Sistem seperti ini secara langsung
berpengaruh kepada sistem pengelolaan lem-
baga, baik NU secara organisasi dan pesantren
sebagai pusat produksi ilmu kalangan santri
pada sisi lain. Ternyata model ini lebih mudah
diterima masyarakat, walaupun secara sistem
organisasi lemah, terbukti dari penetrasi NU
ke berbagai wilayah dan melampui Muham-
madiyah hingga saat ini.

Tidak diragukan lagi, model tradisonal
yang dikembangkan kiayi dengan pesantren-
nya seperti ini NU tetap eksis bahkan menjadi
ormas Islam terbesar di Indonesia didukung
oleh sistem dana amal atau ZISWAF dengan
baik. Artinya peran zakat, infaq, sadaqah dan
wakaf telah membantu bertahannya NU dari
semenjak berdirinya hingga saat ini. Yang
menarik, sistem pengelolaan ZISWAF di NU
tidak bisa dijadikan gambaran sebagai asset
NU secara organisasi, namun sebaliknya as-
set-aset itu menjadi milik kiyai atau yayasan
keluarga kiyai. Dengan demikian NU sebagai
lembaga tidak memilki asset secara signifi-
kan, karena harta benda itu lebih dipercaya-
kan masyarakat kepada kiyai yang mereka
percayai. Maka tidak heran dikatakan oleh
salah seorang aktifis NU, Rumadi, “kalau NU
membuat sekolah pasti tidak akan jadi.”* Ini
menunjukkan bahwa kemandirian para indi-
vidu dengan figure kiyai lebih menonjol dari
pada sistem organisasi. Ikatan antara anggota
NU dengan organisasi lebih bersifat “politis”

25 Komunikasi pribadi pada Februari 2011.

dan simbolis untuk mempertegas identitas
dirinya. Yang kuat adalah ikatan NU dengan
guru atau kiyai pesantren yang mengajarkan
keagamaan dengan aliran Aswaja (Ahlus Su-
nah Wal Jama’ah), yang dianut sebagai ideol-
ogy teologis NU.

Usaha-usaha NU dalam mendedikasikan
dirinya sebagai gerakan keagamaan dan sosial
telah dilakukan dalam berbagai bidang, walau-
pun tingkat keberhasilannya masih minim
jika dibandingkan dengan potensi masa yang
dimilikinya. Lagi-lagi masalah utamanya
sistem organisasi NU lebih bersifat mekanis
(meminjam istilah Durkheim), yaitu hubun-
gan sosial masyarakatnya lebih direkatkan
oleh hubungan emosional. Dengan kata lain,
tujuan organisasi yang niscayanya bersifat or-
ganic dan rasional dikalahkan dengan model
mekanis yang telah lama tumbuh kuat ketika
santri (anggota NU secara otomatis) menjalin
interaksi keilmuan dengan kiyainya. Maka ke-
sadaran organisasi sebagai anggota NU tidak
terjadi ketika masuk menjadi santri di pesant-
ren, namun sebaliknya, yaitu keanggotaannya
sebagai warga NU setelah menjadi santri atau
bahkan setelah keluar menjadi alumni.

Model seperti inilah yang beda dilaku-
kan oleh Muhammadiyah, dimana model
ke-Muhammadiyah-an dan sistem organisasi
Muhammadiyah yang “militant” sebagai lem-
baga dakwah dan sosial sudah dikuatkan se-
jak masuk sekolah Muhammadiyah. Namun
kedua model ini memiliki ciri khas masing-
masing dan saling memperkuat satu sama
lain. NU memiliki soliditas dalam tradisi kha-
zanah intelektual klasik dan relasi antara guru
dan murid, sementara Muhammadiyah unggul
dalam organisasi dan manejemennya. Dari
kedua ormas inilah saling mengisi dua ruang
yang kosong, satu di pedesaan yang kuat ika-
tan sosialnya, walaupun mekanis dan yang
kedua di perkotaan, lebih bersifat organik

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



yang rasional. Karena itu kelompok kelas me-
nengah yang bergerak dalam usaha pada masa
pra-kemerdekaan didominasi oleh kelompok
Muhammadiyah, yang umumnya saudagar
sementara NU didukung kalangan pedesaan
yang umumnya petani.

Jika dilihat dari potensi dana yang da-
pat memperkuat NU terutama di pesantren-
pesantren di seluruh Indonesia, sumbangan
sukarela dari warga dan orang tua murid yang
mengirimkan putra-putrinya menimba ilmu
di pesantren berupa zakat, infaq, sadaqah dan
wakaf sangat besar jumlahnya. Ukurannya
dapat dilihat di bawah ini terutama bagaima-
na lembaga-lembaga NU sekarang mencoba
mendata jumlah sebenarnya. Menurut catatan
kasar, pada tahun 1990 NU memiliki madra-
sah sebanyak 4606 buah, suatu jumlah yang
sangat kecil jika dibandingkan dengan warga
NU yang tersebar di berbagai daerah. Namun,
menurut informasi terakhir jumlah pesantren
telah mencapai lebih dari 10.000 buah.?® Ju-
mlah ini sebagai asset kalangan Nahdiyyin
(orang-orang NU) bukan NU secara organisa-
si. Namun ikatan mereka sebagai anggota NU
sangat kuat. Saat ini, beberapa lembaga pen-
ting yang dikelola NU adalah sebagai berikut:
(a) Lembaga Dakwah NU dengan 28 Wilayah
dan 328 cabang; (b) Lembaga Pendidikan
Ma’arif NU dengan 20 Wilayah dan 117 Ca-
bang. Ma’arif hingga saat in mengelola 3.885
TK/TPQ, 197 SD dan 3.861 MI, 378 SLTP
dan 733 MTs, 211 SLTA dan 212 MA, dan 44
Universitas dan 23 Akademi/Sekolah Tinggi;
(c) Lembaga Pelayanan Kesehatan Nahdlatul
Ulama (LPKNU), yang terdiri dari 27 Wilayah
dan 100 lebih cabang;*’ (d) Lembaga Pereko-

26 Lihat Republika, 22 April 2010.

27 Namun kegiatan kesehatan NU dalam divisi ini
tidak terlihat seperti apa model kesehatan yang
berlangsung, terutama besar dan kapasitas lem-

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

nomian Nahdlatul Ulama (LPNU) yang terdiri
dari 24 Wilayah dan 207 cabang; (¢) Lembaga
Pengembangan Pertanian Nahdlatul Ulama
(LP2NU), terdiri dari 19 Wilayah dan 140 ca-
bang; (f) Rabithah Ma’ahid Islamiyah (RMI)
terdiri dari 27 Wilayah dan 323 cabang. Ja-
ringan usaha lembaga ini mencapai 6.830 pe-
santren; (g) Lembaga Kemaslahatan Keluarga
Nahdlatul Ulama (LKKNU) terdiri dari 22
Wilayah dan 50 lebih cabang; (h) Lembaga
Takmir Masjid Indonesia (LTMI) yang terdiri
dari 16 wilayah tingkat propinsi; (i) Lembaga
Kajian dan Pengembangan Sumber Daya ma-
nusia (Lakpesdam) yang terdiri dari 16 Wi-
layah dan 60 lebih cabang; (j) Sarikat Buruh
Muslimin Indonesia (Sarbumusi) terdiri dari
14 Wilayah dan 342 cabang dilengkapi den-
gan 135 basis Gerkan Buruh Lapangan Peker-
jaan (GBLP); (k) Lembaga Penyuluhan dan
Bantuan Hukum (LPBH) berjumlah 1 wilayah
dan 1 cabang; dan (1) Lajnah Bahtsul Masail
(LBM-NU) terdiri dari 31 Wilayah dan 339
Cabang.

Selain 12 Lembaga, 4 Lajnah, dan 9 Ba-
dan Otonom, khusus di tingkat pusat, NU juga
memiliki Centre for Strategic Policy Studies
(CSPS) yang bertugas mengkaji masalah-ma-
salah yang terkait dengan kebijakan strategis
pemerintah.”® Disamping itu NU juga memi-
liki Lajnah Falakiyah (LF-NU) di 5 wilayah.
Lembaga Ta’lif wa Nasyr (LTN-NU) di 16 wi-
layah. Lajnah Awakaf (LA-NU) di 27 wilayah
dan 100 lebih cabang. Disamping itu Lajnah
Zakat, Infag dan Shadagah (LAZIS NU) di
27 wilayah dan 100 lebih cabang.

Jumlah lembaga baik yang seacara hirar-
kis berada langsung di bawah NU atau lemba-
ga-lembaga lain yang terpisah dari organisasi
menjadi bukti nyata bahwa NU dapat eksis
secara mandiri karena sumbangsih dana amal

baga yang dibuat. 28 Lihat http:/nu.or.id
Al-Risalah Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

ZISWAF. Perkembangan ini akan sulit terjadi
jika pemerintah terlibat langsung mengurusi
NU. Bahkan NU akan menjadi kerdil kar-
ena campur tangan politik yang akan meng-
gerogoti organisasi. Dampak positif dengan
sistem aturan pemerintah saat ini mendorong
NU menjadi lembaga yang dinamis dan bah-
kan menjadi gerakan masyarakat sipil yang
tidak ada bandingannya. Bahkan, sumber daya
manusia yang dihasilkan NU menjadi potensi
sangat besar dalam penguatan demokrasi di
Indonesia.

5. Persatuan Islam (Persis)

Berdirinya Persatuan Islam (Persis) diawali
dengan terbentuknya suatu kelompok tadaru-
san dari sebuah kenduri keluarga di kota Band-
ung tepatnya di gang Pakgade. Kelompok ini
dipimpin oleh H. Muhammad Zamzam dan
H. Muhammad Yunus. Bersama jama’ahnya
dengan penuh kecintaan mereka mengkaji dan
mengaji ajaran Islam. Persis secara formal
didirikan pada tanggal 12 September 1923
di Bandung, oleh sekelompok umat Islam
yang tertarik pada kajian dan aktivitas kea-
gamaan. Sebelum gerakan Islam pada masa
pra-kemerdekaan Persis juga bertujuan men-
ingkatkan pendidikan, sosial dan ekonomi
masyarakat. Dengan demikian pendirian Per-
sis juga pengaruh gerakan Islam yang ada saat
itu seperti Budi Utomo pada 1908, Sarikat
Islam pada tahun 1911 dan Muhammadiyyah
pada tahun 1912.

Satu kegiatan penting dalam PERSIS ada-
lah lembaga pendidikan Islam, sebuah proyek
yang dikembangkan Natsir yang terdiri dari
beberapa buah sekolah: TK, HIS (1930), seko-
lah MULO (1931) dan sekolah guru (1932).
Inisiatif Natsir ini merupakan jawaban terh-
adap tuntutan dari berbagai pihak, termasuk
beberapa orang yang mengambil pelajaran

privat bahasa Inggris dan pelajaran lain den-
gannya. Di samping pendidikan Islam, PER-
SIS juga mendirikan pesantren yang disebut
Pesantren Persis di Bandung (Maret 1936) un-
tuk membentuk kader-kader yang mempunyai
keinginan untuk menyebarkan agama. Usaha
ini terutama merupakan inisiatif Hassan yang
senang bereksperimen. Pesantren kemudian
dipindahkan ke Bangil, Jawa Timur, ketika
Hassan pindah ke sana dengan membawa 25
dari 40 siswanya di Bandung. Dalam masa
pendudukan Jepang, pesantren itu terpaksa di-
tutup, tetapi pada 1 Muharam 1371 (Oktober
1951) dibuka kembali secara resmi.”

Sejak berdirinya Persis yangmenggolong-
kan dirinya sebagai harakah tajdid (Gerakan
Pembaharu) yang bertujuan memurnikan iba-
dah umat dari takhayul, bid’ah, dan churafat
(TBC) sangat giat melaksanakan penyebaran
faham Al-Quran dan As-sunah. Gerakan pe-
murnian (purifikasi) ajaran Islam dilakukan
dengan cara fundamentalis yang bersifat mili-
tan sehingga mengundang kontroversi bahkan
terkesan revolusioner. Pemurnian aqidah dan
perbaikan ibadah menjadi gerakan mendasar
Persis, karena ormas ini melihat bahwa keru-
sakan akidah (pencemaran) dan penyimpan-
gan praktek ibadah telah terjadi pada umat
Islam.*

Kehadiran PERSIS dengan perpaduan
KH Zam Zam dan Moh Yunus di Jawa Barat
memperkuat modernisasi Islam di daerah ini.
Dalam menembangkan dakwah dan ajaran-
nya, PERSIS menerbitkan majalah Pembela
Islam yang disebar ke Jawa, Sumatra dan Ka-
limantan. Pada tahun 1930an, oplah majalah
Pembela Islam pada tahun itu mencapai 1000-

29 Lihat juga Howard M. Federspiel, Op. Cit., him.
250-300.

30 http://www.persis.or.id/index.
php?mod=content&cmd=news&berita_id=1313,
akses 18 Mei 2011.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



2000 exemplar.’’ Pada waktu yang bersa-
maan juga diterbitkan majalah at-Taqwa yang
lebih mendiskusikan tentang isu-isu bid’ah di
masyarkat. Besarnya oplah penerbitan PER-
SIS pada masa itu menunjukkan bahwa dana
infaq dan sadagah berjalan sangat baik, teru-
tama KH. Moh Yunus yang berprofesi sebagai
saudagar. Pemasukan dana pada perkemban-
gan berikutnya dihimpun dari anggota dan in-
faq masyarakat, sehingga kegiatan pendidikan
PERSIS berkembang di Jawa Barat, walaupun
tidak semaju Muhammadiyah.

Sistem pendidikan PERSIS terdiri dari:
roudlatul Athfal 2 tahun, ibtidaiyyah 6 tahun,
tajhijiyyah 2 tahun, tsanawiyah 4 tahun, dini-
yyah 'ula 6 tahun, diniyyah wustha 4 tahun,
muallimin 2 tahun, pesantren luhur 4-5 ta-
hun. Disamping belajar ilmu-ilmu keislaman,
sistem pendidikan Persis juga mengenalkan
beberapa buku yang secara khusus membahas
persoalan keorganisasian dan kejamiyyahan
PERSIS. Ditingkat muallimin pelajaran umum
juga diajarkan, seperti bahasa indonesia, ba-
hasa inggris, matematika, ilmu pengetahuan
sosial, pendidikan kesehatan dan pendidikan
keguruan.

Hingga saat ini PERSIS mengembangkan
pendidikan Islam yang tersebar di Jawa Timur
seperti Bangil dan Jawa Barat. Perkembangan
PERSIS dari awal berdiri hingga saat ini tidak
bisa dilepaskan dari hubungan kiyai dengan
masyarakat. Perkembangan PERSIS di ber-
bagai daerah terutama di Jawa Barat, seperti
Bandung, Garut, Cianjur, dan Bogor menjadi
bukti bahwa dana ZISWAF yang disumbang-
kan masyarakat mampu memperlancar kegia-
tan pendidikan di PERSIS.

31 Howard M. Federspiel, Islam..., Op. Cit., him.
93-94.

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

6. Mathla’ul Anwar

Ormas Islam yang cukup tua dan lebih awal
dari Nahdhatul Ulama adalah Mathla’ul An-
war yang didirikan pada tahun 1916 di Menes,
salah satu kecamatan di kabupaten Pandeg-
lang, Banten. MA didirikan oleh sekelompok
kiyai antara lain Kiyai Haji Entol, Muham-
mad Yasin, Kiyai Haji 7Tubagus Muham-
madSholeh, Kiyai Haji Mas Abdurrahman.
Faktor agama dan pendidikan menjadi pen-
dorong utama berdirinya MA, yaitu kondisi
sosial masyarakat Banten yang kental dengan
kehidupan sinkretisme, seperti daerah Jawa
pada umumnya. Karena itu MA menfokuskan
aktifitasnya pada pendidikan dan dakwah Isla-
miyah. Salah satu pendiri MA yang cukup di-
kenal adalah kiyai Haji Ento/ Muhammad Ya-
sin lahir pada tahun 1860 di Simanying Menes
berasal dari keluarga priyayi (aristocrat).*?> Di
bawah pengaruhnya, respon masyarakat pada
MA meningkat sehingga MA dapat berkem-
bang dengan pesat hingga akhir 1950an. Salah
satu keterlibatan masyarakat dalam perkem-
bangan MA adalah bantuan financial berupa
zakat, infaq, sadagah dan wakaf. Karena itu,
sumber dana utama MA adalah sumbangan
masyarakat yang bersifat sukarela.

Seperti ormas Islam lainnya, peran guru
ngaji atau kiyai sangat penting dalam me-
mobilisasi masyarakat, baik berupa bantuan
tenaga atau dana untuk pendirian madrasah,
mushalla atau masjid. Bantuan berupa in-
faq, sadaqah dan wakaf biasanya diberikan
masyarakat untuk pembiyaan pembangu-
nan dan sarana prasarana pendidikan, selain
zakat yang dibayarkan kepada kiyai setahun
sekali. Namun dari sisi lain, dukungan warga
untuk menyokong kebutuhan kiyai atau op-

32 Rosyidin, From Kampung to Kota: A Study of the
Transformation of Mathla 'ul Anwar 1916-1998,
hlm. 10-15.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

ersasional pendidikan, hasil panen pertanian
biasanya sering diberikan sebagai pengganti
uang, seperti beras, singkong, pisang dan lain
sebagainya. Dalam membiayai kehidupan ru-
mah tangga, kiyai atau guru ngaji mengelola
sawah atau ladang sebagai pemenuhan hidup
sehari-hari disamping infaq atau sadaqah dari
masyarakat. Di sinilah hubungan masyarakat
dan ormas dengan kiyai sebagai figur kharis-
matik memperkuat perkembangan pendidikan
dan sosial masyarakat. Bahkan murid sering-
kali terjun dalam pengelolaan sawah dan ke-
bun yang dimiliki kiyai.*?

Kontribusi penting zakat, infaq, sadaqah
dan wakaf dapat dilihat dari perkembangan
pembangunan dan fasilitas MA pada masa
awal berdiri. Ruang kelas untuk belajar ber-
tambah dari waktu ke waktu bahkan fasilitas
belajar seperti kursi, papan tulis dan meja
telah melengkapi kebutuhan madrasah saat
itu. Sebagai contoh sumbangsih warga dalam
pembangunan MA adalah Demang Entol Jasu-
din, seorang priyayi Menes yang mewakaftkan
tanahnya untuk MA. Dengan wakaf ini MA
terus berkembang, bahkan pada tahun 1950an
MA sejajar dengan NU dan Muhammadiyah
dari sisi jumlah sekolah yang dimilikinya.**
Dari sinilah MA mampu membangun sekolah
dan fasilitas lainnya. Perlengakan kelas dan
sarana prasarana lainnya menjadi bagian dari

33 Ibid., hlm. 37. Pembiayaan kegiatan keagamaan
lebih pada swadaya masyarakat, terutama hasil
alam, bagi mereka yang tidak punya materi, ban-
tuannya berupa tenaga untuk pendirian madrasah
atau mushalla.

34 Ibid. Dalam kajiannya perkembangan MA mulai
menurun pada awal 1970an ketika terjadi friksi di
dalam, sehingga berdirilah madrasah-madrasah
di sekitar Menes seperti Malnu (Madrasah Ali-
yah li-Nahdhatil Ulama) Nurul Amal, dan Ahlus
Sunnah wal Jama’ah. Pada saat itu madrasah MA
yang tersebar di Jawa dan Sumtra mencapai lebih
dari 1000, suatu jumlah yang fenomenal melam-
paui madrasah yang dimiliki NU.

peran ZISWAF masyarakat.*

Sejak tahun 1950, Mathla’ul Anwar ber-
hasil membuka ratusan madrasah di sekitar
Banten dan Lampung. Bahkan pada tahun
1951, 800 madrsah telah dibangun, yangbi-
ayanya dari swadaya masyarakat terutama
ZISWAF. Pada saat itu, madrasah-madrasah
tersebar di Banten, Lampung, Bogor and
Karawang, berkembang pesat dibanding
jumlah madrasah yang ada pada tahun 1947
sebanyak 73 buah . Dengan perkembangan
madrasah yang begitu cepat, Mathla’ul Anwar
berhasil memperluas model madrasah modern
di daerah pedesaan.*

Saat ini Mathla’ul Anwar telah memi-
liki universitas dikenal dengan UNMA (Uni-
versitas Mathlau’ul Anwar) didirikan tahun
2001 di daerah Menes yang sebelumnya
bernama Perguruan Tinggi Mathlaul Anwar
yang berdiri tahun 1988. UNMA memiliki 11
fakultas antara lain Agama, FISIP, Ekonomi,
Hukum, FKIP dan MIPA. Namun, sistem ka-
derisasi dan pengembangan usaha yang tidak
dilakukan dengan baik, sebagai ormas MA
mengalami stagnan jika dibandingkan dengan
Muhammadiyah.

7. Al-Washliyah

Jam’iyatul Washliyah didirikan di Medan
tanggal 30 November 1930 bertepatan dengan
tanggal 9 Rojab, 1249H oleh para pelajar dan
para guru Maktab Islamiyah Tapanuli/ Mak-
tab Islamiyah Tapanuli. Maktab Islamiyah
Tapanuli ini adalah sebuah madrasah yang
didirikan di Medan tanggal 19 Mei 1918 oleh
masyarakat Tapanuli dan merupakan madra-
sah tertua di Medan. Al Washliyah, adalah
sebuah organisasai yang berasaskan Islam,

35 Awal pendirian MA dibantu oleh zis masyarakat.
Ibid., hlm. 41.
36 Ibid., hlm. 107.

Vol. 16, No

.1,Juni 2016 Al-Risalah



dengan aliran fikih madzhab Syafi’i dan aqi-
dah Ahklusunnah Waljama’ah dalam teolog-
inya. Al Wasliyah, bergerak dalam bidang
pendidikan, social dan keagamaan. Usaha-
usaha yang dilakukannya antara lain: (a)
Mengusahakan berlakunya hukum Islam; (b)
Memperbanyak tabligh, tadzkir, dan pengaja-
ran di tengah-tengah Umat Islam; (c) Mener-
bitkan kitab-kitab, surat kabar-surat kabar,
majalah, surat-surat siaran dan mengadakan
taman bacaan; (d) Membangun perguruan dan
mengatur kesempurnaan pelajaran, pendidi-
kan dan kebudayaan; (e) Menyantuni fakir
miskin dan memelihara serta mendidik anak
yatim piatu; (f) Menyampaikan seruan Islam
kepada orang-orang yang belum beragama Is-
lam; (g) Mendirikan, memelihara serta mem-
perbaiki tempat ibadah; (h) Memajukan dan
menggembirakan penghidupan dengan jalan
yang halal; (i) Dan lain-lain.

Pengaruh dakwah al-Washliyah, banyak
suku Batak yang memeluk agama Islam, dan
pendidikan al-Wasliyah juga menyebar ke
hampir seluruh provinsi di Indonesia; Sistem
pendidikan al-Washliyah adalah: (a) Madra-
sah Ibtidaiyah 6 tahun; (b) Madrasah Tsan-
awiyah 3 tahun; (c) Madrasah Qismul ‘Ali 3
tahun; (d) Madrasah Mu’alimin 3 tahun; (e)
Mendirikan Pendidikan Guru Agama (PGA) 6
tahun; (f) SD al-Washliyah 6 tahun; (g) SMP
Al-Washliyah 3 tahun; dan (h) SMA al-Wash-
liyah 3 tahun.

Untuk lembaga pendidikan Sekolah
Dasar sampai SMA, proposrsi pendidi-
kan agama dan umum dibedakan yaitu 70%
pengetahuan umum dan 30% ilmu Agama.
Pada tahun 1958 al-Washliyah telah mampu
mendidikan Perguruan Tinggi Agama Islam
(PTAI) di Medan dan Jakarta. Di Medan, per-
guruan tinggi al-Washliyah berubah menjadi
Universitas dengan pengembangan cabang
di berbagai wilayah, seperti di Sibolga, Ke-

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

bon Jahe, Rantau Prapat, Langsa (Aceh) dan
lain-lain, bahkan sampai ke Kalimantan (di
daerah Brabai, kalimanhtan Selatan. Di Bara-
bai sekarang namanya berubah menjadi STIT
al-Washliyah Barabai. Dari sini dapat dilihat
bahwa al-Wasliyah berperan penting dalam
penguatan pendidikan dan da’wah.’’” Seperti
ormas Islam lainnya, peran ZISWAF sangat
fundamental dalam pengembangan pendidi-
kan dan dakwah al-Washliyah.

Zakat: Antara Negara dan Ormas

Sebagaimana telah diuraikan di atas, peran
ormas sangat penting dalam mengembangkan
pendidikan, ekonomi dan dakwah sosial yang
didanai oleh swadaya masyarakat terutama
zakat, infaq, sadaqah dan wakaf. Hal ini mem-
buktikan bahwa sistem pengelolaan ZISWAF
oleh ormas dengan mengikuti aturan yang
ditetapkan pemerintah menjadi model sangat
produktif dan dinamis dalam pengembangan
masyarakat dan menguatnya masyarakat sipil
(civil society). Kemandirian ormas bahkan
membantu program pemerintah dalam bidang
sosial, pendidikan dan kesehatan yang tidak
mungkin dijangkau oleh negara. Dengan kata
lain, ormas menjadi agen perubahan sosial
sangat penting dalam sejarah pembangunan
Indonesia. Bahkan kekuatan ormas menjadi
penyeimbang kekuatan Negara sebagai pra-
syarat menguatnya kesadaran kewargaan
Negara demokrasi. Lebih jauh, dari ormas
pemerintah mendapatkan sumber daya manu-
sia partai politik dan lembaga-lembaga resmi

37 Ahmad Alim, Peran Ormas-ormas Islam Dalam

Penyelenggaraan Pendidikan di Indonesia pada
(http://ahmadalim.
blogspot.com/2010/08/peran-ormas-ormas-pra-
kemerdekaan.html) diakses pada 19 Mei 2011.
Data mengenai al-Washliyah diambil dari tulisan

Zaman Pra-Kemerdekaan,

Ahmad Alim. Saya mohon izin untuk mengambil
data ini semua.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Negara lainnya.

Kehadiran lembaga zakat (LAZ) yang
dikelola oleh ormas Islam memberikan nu-
ansa baru dalam pengembangan zakat, infaq,
sadaqah di tanah air akhir-akhir ini. Praktek
ini telah lama berlangsung bahkan sejak masa
penjajahan. Pada masa itu peran kiyai atau to-
koh masyarakat dengan pendirian pesantren,
madrasah, mesjid dan halagah keagamaan
berhasil mengumpulkan zakat dan dana amal
suka rela lainnya untuk membiyai kegiatan
sosial. Hal ini dilakukan karena pemerintah
tidak memberikan jaminan keuangan yang
cukup atau bahkan tidak mampu menutupi
kebutuhan masyarakat, termasuk dalam hal
pendidikan, kesehatan dan ekonomi.

Pada masa Orde Baru, masyarakat me-
minta pemerintah untuk menjadi fasilitator
dan regulator pengelolaan zakat. Namun,
president Soeharto ingin memisahkan urusan
agama dan politik dari Negara yang berasas
Pancasila; pengakuan zakat dalam pengelo-
laan Negara berarti dia mengokomodasi Islam
sebagai bagian dari sistem Negara. Karenan-
ya, Socharto memberikan keleluasaan dalam
pengurusan zakat oleh ormas-ormas Islam dan
menolak untuk melibatkan Negara campur
tangan dalam urusan pengelolaan zakat.*® Per-
mintaan masyarakat Islam pada saat itu dapat
dimaklumi, karena pendekatan itu dilakukan
sebagai upaya untuk memudahkan pemung-
utan secara massive, karena mereka khawatir,
jika tanpa campur tangan pemerintah, praktek
pengelolaan zakat akan dianggap sebagai sub-
versi atau gagasan penerapan syariat Islam.

Pasca reformasi, pertumbuhan ormas Is-
lam yang menjalankan kegiatan pendidikan,
ekonomi kerakyatan, kesehatan dan dakwah

38 Asep Saepudin Jahar, Op. Cit., hlm. 181-189. Li-
hat juga, Arskal Salim, Challenging the Secular

State, (Honolulu: Univeristy of Hawai’l Press,
2009), hIm.115-133.

mendapatkan dananya dari dua hal: sumban-
gan suka rela berupa ZIS dan wakaf atau sum-
bahan kerjasama dari lembaga lain dalam dan
luar negeri; dan kedua adalah income (hasil
usaha) dari jasa atau usaha produktif yang
dikembangkan di masyarakat. Untuk yang
kedua ini, model yang dikembangkan oleh
ormas Islam bersifat sosial dan pengabdian,
bukan untuk tujuan profit. Berkaitan dengan
pertumbuhan ormas Islam yang mengem-
bangkan pengumpulan dan pendistribusian
zakat, perdebatan tentang peran Negara dan
masyarakat dalam lingkup bidang ini menge-
muka, terutama bagaimana kedua lembaga ini
(Pemerintah dan non-pemerintah) berperan.
Untuk menjelaskan hal ini saya akan bahas
dari dua sisi. Pertama, sejarah pengembangan
zakat dalam konteks Indonesia. Kedua, zakat
pada sisi gerakan sosial dan kemasyarakatan
ormas.

Dalam tradisi filantropi Islam (ZISWAF),
peran masyarakat sipil sangat dominant di
masa pra-kemerdekaan. Peran ini terkait erat
dengan kebiasaan dan struktur masyarakat di-
mana pemerintah Hindia Belanda tidak ingin
terlibat secara langsung dalam urusan agama.
Karena itu perkembangan masjid, lembaga
pendidikan dan kegiatan keagamaan di Bant-
en, Cirebon, Aceh dan Demak didanai dari dan
ZISWAF.* Kerjasama Negara dan masyarakat
sipil yang dimotori oleh kiyai berjalan saling
memperkuat satu sama lain terutama dalam
gerakan dakwah dan pendidikan. Pada masa
kejayaan kesultanan Banten, seperti Sultan
Maulana Muhammad, urusan ZISWAF dis-
erahkan kepada kiyai/ulama untuk mengurusi
masjid, pendidikan dan keagamaan sementara
kesultanan hanya menfasilitasi kegiatannya.

Pada masa pemerintahan Hindia Belan-
da, kegiatan wakaf dan zakat dikontrol secara

39 Asep Saepudin Jahar, Op. Cit., him. 79-81.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



ketat oleh Belanda, walaupun pengelolaan
masih dilakukan oleh masyarakat. Pengon-
trolan langsung Balanda sebagai upaya untuk
mengetahui sirkulasi keuangan dan tujuan
dari wakaf, yaitu untuk tidak digunakan da-
lam membiyai perlawanan/pemberontakan.
Untuk menerapkan control ini, walaupun
pada prakteknya terjadi penyimpangan, petu-
gas penghulu ditempatkan di kantor urusan
agama. Pada saat inilah penghulu punya akses
pada data keuangan dan sumbangan lainnya
yang dihimpun di Masjid. Bahkan Belanda
menerapkan peraturan bahwa suatu masjid
tidak boleh mengelola dana melebihi bagtas
maksimal yang telah ditetapkan. Pembatasan
ini menunjukkan kekhawatiran Belanda atas
penyalahgunaan keuangan terutama dalam
kegiatan-kegiatan bersifat politik.*

Sistem pengelolaan ZISWAF pada masa
pra-kemerdekaan seperti dijelaskan di atas
bagi pemerintah kolonial lebih dianggap se-
bagai potensi perlawanan yang bisa dibiyai
dari dana yang terkumpul, disamping usaha
pemerintah untuk menjaga jarak dengan uru-
san agama penduduk.

Peran masyarkat sipil atau ormas Islam
semakin terlihat kuat setelah kemerdekaan
terutama ketika pemerintahan Orde Baru.
Dengan tujuan depolitisasi agama, yaitu un-
tuk menjauhkan agama dari kehidupan poli-
tik terutama supaya Pancasila sebagai dasar
tunggal dalam kehidupan bernegara, kegiatan
Ormas Islam diberikan keleluasaan, selama
tidak terlibat dalam politik praktis. Dengan
dukungan Ormas ini, sekolah-sekolah swasta,
madrasah swasta dan pesantren berkembang,
rumabh sakit/klinik dan panti asuhan tumbuh di
berbagai daerah yang dananya dihimpun dari

40 Muhamad Hisyam, Caught Between Three Fires:
The Javanese Pangulu Underthe Dutch Colonial
Administration 1882-1942, (Jakarta: INIS, 2001),
hlm. 113.

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

dana ZISWAF. Untuk menyebut contoh kecil
peran ormas, Muhammadiyah, NU, Persis,
al-Irsyad, Mathla’ul Anwar, dan Nahdhatul
Wathan di NTB, mampu melayani kebutuhan
pendidikan dan keagamaan masyarakat. Jika
dilihat dari sebaran wilayah dan infrastruk-
tur yang dibutuhkan, Negara akan sulit untuk
mengelola lembaga-lembaga itu. Karena itu,
Negara hanya berperan sebagai fasilitator dan
regulator seperti menerapkan aturan yayasan
atau perhimpunan.

Perlu dijelaskan di sini bahwa gerakan
masyarakat sipil pada masa Orde Baru diawa-
li pada tahun 1970an dan 1980an, tidak selalu
berbasis agama, tetapi lebih pada gerakan so-
sial masyarakat yang dikenal dengan LSM
(NGO, non-government organization). NGO
biasanya mendapatkan dana dari funding as-
ing, terutama untuk mendanai kegiatan sesuai
dengan kepentingan pemberi dana untuk mem-
biyai pemberdayaan masyarakat, pendidikan
demokrasi, HAM, lingkungan hidup dan lain
sebagainya. Dengan demikian kegiatan LSM
sangat menggantungkan pada bantuan donor.
Sebagai ormas non-profit, LSM memiliki
bentuk yayasan mengikuti aturan dalam UU
No. 28 Tahun 2004 tentang Perubahan Atas
Undang-Undang No. 16 Tahun 2001 tentang
Yayasan yang bertujuan untuk meningkatkan
transparansi dan akuntabilitas pengelolaan
yayasan. Namun keberadaan NGO sangat in-
dependent dan kerjasama pemerintah dengan
lembaga semacam ini lemah. Hal ini pemer-
intah kurang memberdayaan NGO untuk ke-
pentingan penguatan sistem Negara. Alih-alih
NGO dianggap berseberangan dengan kebi-
jakan atau program pemerintah. Managemen
transparansi dan akuntabilitas NGO biasanya
mengikut aturan UU No. 28 Tahun 2004.

41 Hans Antlov, Rustam Ibrahim dan Peter van
Tuijl, NGO governance and Accountability in In-
donesia: Challengese in the New Democratizing

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

Kelemahan NGO model ini sangat meng-
gantungkan hidupnya dari dana asing, bukan
swadaya masyaraat yang dilakukan oleh LAZ
(Lembaga Amil Zakat). Karena itu dana zakat
yang dilakukan oleh ormas (LAZ) menjadi
alternative paling tepat untuk menghilangkan
ketergantungan ormas pada dana asing. Maka
peran pemerintah diperlukan dalam pemban-
gunan sistem pengelolaan yang baik, teratur,
transparan dan akuntabel bukan terlibat ikut
mengelola zakat. Seperti di jelaskan di atas,
keberhasilan ormas Islam sejak masa pra-ke-
merdekaan hingga saat ini adalah kemandirian
dan pengelolaan ZISWAF dengan kerjasama
besama masyarakat. Maka keterlibatan pe-
merintah dalam urusan ini bukan pendekatan
dan solusi yang relevan, atau bahkan kontra-
produktif bagi pengembangan masyarkat sipil
yang mandiri dan kuat.

Perhatian atas independensi Ormas da-
lam pengelolaan zakat juga menjadi perha-
tian masyarakat baik secara individu maupun
organisasi. Berbagai pandangan cenderung
menekankan pada penguatan lembaga den-
gan sistem aturan yang mendorong transpar-
ansi dan akuntabilitas dengan memerankan
Negara sebagai fasilitator dan regulator se-
hingga lembaga-lembaga zakat memiliki
kualitas standard yang baik dan dipercaya.
Saleh Daulay, Sekretaris Lembaga Hukum
dan HAM PP Muhammadiyah mengatakan,
“Sertifikasi pengelolaan zakat ini penting
supaya tidak muncul lembaga-lembaga amil
zakat karbitan saal menjelang Hari Idul Fitri
Kalau setelah disertifikasi lembaga tersebut
tidak layak lagi untuk mengelola zakat maka
harus ditutup, namun kalau sebaliknya maka

2542

harus di support.”** Bagaimana peran pemer-

Country, Juli 2005.

42 Pelita 22 April 2010, disampaikan dalam rapat
dengar pendapat dengan Komisi VIII di Gedung
DPR pada Rabu 21 April 2010.

intah dalam pengelolaan zakat? pandangan
masyarakat sipil umumnya melihat peran pe-
merintah menfasilitasi dan membuat aturan
yang baik dalam pengelolaan zakat. Hal ini,
dimungkinkan supaya tidak terjadi politisasi
agama melalui zakat juga supaya tidak men-
gurangi kepercayaan masyarakat yang selama
ini mulai tumbuh pada lembaga zakat. Bagi
Azyumardi Azra, intelektual Muslim dan ket-
ua ICMI melihat praktek zakat yang dilakukan
ormas berhasil mendidik masyarakat untuk
dinamis dan tidak bergantung pada Negara.
Menurutnya, “ormas membiayai organisasi
sendiri, dan kebanyakan dananya ber-sum-
ber dari zakat, infaq, sadaqah dan wakaf.Jika
pemerintah ikut menjadi operator zakat bisa
mengurangi sumber pendanaan Ormas [slam.
"Bisa membuat keringnya sumber kehidupan
dari Ormas-ormas Islam itu, termasuk juga
dengan kelembagaan masjid dan sebagainya."
Bahkan ia melihat jika pengelolaan zakat yang
memungkinkan pemerintah sebagai operator,
konsekuensinya sangat membahayakan masa
depan bangsa. Menurutnya, "Karena tidak
akan ada lagi orang yang akan bikin pesantren,
madrasah, ini yang perlu kita perhitungkan."
Ia juga menyebutkan, jika pemerintah ingin
memainkan peran maka seharusnya hanya
menjadi pengawas, atau regulator.”**Pendapat
yang serupa disampaikan oleh kalangan prak-
tisi dan peneliti filantropi Islam. CSRC (Cen-
ter for Study of Religion and Culture), mis-
alanya, melihat peran Negara dalam zakat
sebagai sesuatu yang tidak perlu terlibat lang-
sung dalam pengelolaan. Peran Negara adalah
menjamin kegiatan ZISWAF sesuai dengan
good governance yaitu sertifikasi pengelola
zakat dan akuntabilitasnya ditambah dengan
standardisasi bagi para pengelola zakat.**
Pentingnya peran masayarakat dalam

43 Harian Pelita, 22 April 2010.
44 Wawancara Harian Pelita, 22 April 2010.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



pengelolaan zakat juga menjadi perhatian
lembaga akademis, seperti dilontarkan Direk-
tur Islamic Economics and Finance (IEF),
Universitas Trisakti, Sofyan Syafii Harahap.
Ia mengatakan bahwa “pemerintah harusnya
keluar dari masalah yang diurus masyarakat.”
Baginya keterlibatan Negara yang diwakili
oleh kemenag dalam pengelolaan zakat den-
gan membatasi peran LAZ dalam pendistribu-
sian zakat, adalah bentuk amputasi bagi LAZ.
Ia menekankan peran pemerintah sebagai reg-
ulator dan pengawas saja.®
Sofyan mencontohkan, “jika ada LAZ
yang sudah berhasil, disitulah fungsi pe-
merintah untuk melakukan pengawasan dan
mengamati sejauhmana regulasi dilaksana-
kan LAZ.” Kekuatan ormas dalam mengelola
zakat terletak pada kepercayaan masyarakat
dibanding dengan pemerintah yang tingkat
good governance-nya masih rendah. Hal ini
terbukti dari pengumpulan dana zakat yang
dilakukan BAZ di beberapa daerah yang tidak
signifikan. Yusuf Wibisono, wakil Direktur
Pusat Ekonomi dan Bisnis Syariah menga-
takan,” kinerja zakat justrumeningkat jika
dikelola oleh masyarakat. Organisasi nirlaba
yang transparan dan akuntabel lebih disukai
dan menumbuhkan kepercayaan muzakki. "Di
sini, kepercayaan menjadi kata kuncinya."*
Pendapat tentang pentingnya keterliba-
tan ormas dalam pengelolaan zakat menjadi
suara orkestra yang seragam, terutama NU,
Muhammadiyah, al-Irsyad dan Mathla’ul An-
war. “Pemerintah sebaiknya berperan seba-
gai regulator dan pengawas pemungutan dan
distribusi dana zakat. Pemerintah hendaknya
tidak memainkan peran sebagai 'operator' se-
bagaimana tecermin dalam RUU tersebut.”’

45 Harian Republika, 15 Desember 2009

46 Ibid.

47 Opini Azyumardi Azra, Negara dan Pengelolaan
Zakat, pada harian Republika 30 April 2010. Ia

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Bagi Azra, peran penting ormas dalam pen-
gelolaan zakat tidak sebatas pada sumber
keuangan yang bisa digunakan untuk pen-
didikan dan kegiatan sosial tetapi juga dalam
kerangka demokrasi, “ormas dapat memaink-
an peran sebagai masyarakat madani berbasis
Islam (Islamic-based civil society), yang tentu
saja sangat vital bagi pembentukan civic cul-
ture, sebuah elemen amat penting bagi pen-
guatan demokrasi.”

Penutup

Merujuk kepada perkembangan sejarah dan
fungsi ormas dalam Negara demokrasi, pen-
gelolaan filantropi Islam (ZISWAF) sangat
penting berada pada wilayah masyarakat sipil
(ormas Islam). Pada zaman pra-kemerdakaan,
keberhasilan ormas menyaingi bahkan mere-
but kemerdekaan adalah sumbangsih dari
kerjasama masyarakat yang terhimpun da-
lam gerakan pendidikan, sosial, dan ekonomi
dengan sumber dananya adalah ZISWAF. Se-
maraknya pengelolaan ZISWAF pada masa re-
formasi berbeda dari masa orde baru didorong
oleh pengelolaan yang transparan dan akunta-
bel oleh lembaga-lembaga ZISWAF. Karena
itu lembaga ZISWAF yang berkembanga saat
ini dan mendapat kepercayaan yang sangat
baik, seperti, mengambil contoh kecil, Mu-
hammadiyah, NU, dan lembaga zakat Dompet
Dhuafa Republika, PKPU dan Rumah Zakat.
Model ini, jika bercermin pada gerakan

kebetulan juga, seperti dijelaskan dalam opinin-
ya, bersama ormas Islam antara lain ICMI, NU,
Muhammadiyah, al-Irsyad dan MA hadir dalam
dengar pendapat dengan komisi VIII DPR pada
minggu ketiga bulan April 2010. Permasalahan
yang dibahas dalam pertemuan itu adalah peran
ormas (LAZ) dan pemerintah dalam pengelolaan
zakat. Semua ormas berpendapat bahwa zakat
perlu dikembalikan ke masyarakat (ormas) se-
mentara pemerintah mengontrol, manfsilitasi dan
membuat aturannya yang baik.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Asep Saepudin Jahar

foundation yang tumbuh subur di Amerika
dan Eropa, mengingatkan penulis pada con-
toh, Ford Foundation, Rockefler Foundation,
Asia Foundation, Carnegie Foundation dan
Oxfam Foundation yang pada awalnya didu-
kung oleh dana amal masyarakat. Yayasan
(foundation) itu mandiri mengelola sendiri
dananya terbebas dari campur tangan Negara.
Alhasil, banyak orang yang berhasil disokong
dari lembaga itu dengan melakukan kajian
penelitian dan kegiatan sosial yang disedia-
kan dananya oleh foundation tadi. Bahkan,
banyak orang Indonesia yang berhutang budi
pada foundation disebut di atas. Harapan
saya, ke depan LAZ akan seperti foundation
yang berkembang seperti di Negara-negara
demokrasi disebut di atas. Untuk konteks In-
donesia, pra-syarat demokrasi dan perjalanan
untuk menuju kepada bentuk foundation yang
akan lahir dari LAZ maka pemerintah tidak
relevan terlibat langsung dalam pengelolaan
zakat. Keterlibatan Negara cukup dalam mem-
berikan aturan dan fasilitas untuk mengontrol
berlangsungnya filantropi modern.

Tantangan LAZ ke depan adalah kemandi-
rian dan sinergi program antar lembaga. Maka
yang diperlukan adalah bagaimana lembaga
ini (ormas LAZ) mampu bekerjasama antar
lembaga untuk melahirkan program-program
yang produktif dan efektif di masyarakat.
Maka pemerintah diperlukan untuk membuat
aturan yang jelas terutama tentang sinergi
lembaga, disamping terkait dengan keterbu-
kaan dalam manajemen lembaga. Dari sinilah,
LAZ lambat laun akan menjadi institusi yang
sangat kuat dan penting dimasa mendatang
seperti halnya pengalaman di Negara-negara
lain.

Bibliography

Literatur

Arskal Salim, Challenging the Secular State,
Honolulu: Univeristy of Hawai’l Press,
2009.

Asep Saepudin Jahar, “Reinterpreting Islamic
Norms the Conflict between Legal Para-
digms and Socio-Economic Challenges:
A Case Study of Waqf and Zakat in Con-
temporary Indonesia,” Dissertation Sub-
mitted to Oriental Institut, Universitas
Leipzig, 2005.

Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indo-
nesia, Jakarta: LP3ES, 1980.

G. F. Pijper, Beberapa Studi tentang Sejarah
Islam di Indonesia 1900 - 1950, Terj.
Oleh Prof. Dr. Tudjimah dan Drs. Yessy
Dagusdin, Jakarta: Universitas Indone-
sia, 1984.

Greg Fealy,”Consuming Islam: Commodi-
fied Religion and Aspirational Pietism in
Contemporary Indonesia”, in Expressing
Islam Religious Life and Politics in In-
donesia, ed. Greg Fealy and Sally White,
Singapore: ISEAS, 2008.

H. S. Prodjokusumo, Menelusuri dan Napak
Tilas Perjalanan Muhammadiyah: 85 1a-
hunPerjuangan dan Pengorbanan Para
Anggota dan Pimpinan, Jakarta: Yayasan
Amal Bakti Masyarakat, t.t.

Hamidah, “Gerakan Wanita Islam Indonesia:
Suatu Kajian Sosio-Historis Terhadap
Aisyiah-Nasyiatul Aisyiah dan Muslimat
Fatayat NU”, Dissertasi, UIN Syarif Hi-
dayatullah Jakarta, 2008.

Hans Antlov, Rustam Ibrahim dan Peter van
Tuijl, NGO governance and Accountabil-
ity in Indonesia: Challengese in the New
Democratizing Country, Juli 2005.

Hilman Latif,” Health Provision for the Poor
Islamic Aids and the Rise of Charitable

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Clinics in Indonesia,” in South East Asia
Research, 18, 3 (2010).

Howard M. Federspiel, Islam and Ideology in
the Emerging Indonesian State (Persis
1923-1957), Leiden: Brill, 2001.

Howard M. Federspiel, “The Muhammadi-
yah: A Study of an Orthodox Islamic
Movement in Indonesia”, Indonesia, Vol.
10 (Oct, 1970).

Muhamad Hisyam, Caught Between Three
Fires: The Javanese Pangulu Underthe
Dutch Colonial Administration 1882-
1942, Jakarta: INIS, 2001.

Quintan Wictorowicz, Islamic Activism a So-
cial Movement Theory Approach, Indi-
ana: Indiana University Press, 2004

Rosyidin, From Kampung to Kota: A Study of
the Transformation of Mathla’ul Anwar
1916-1998.

Website

Ahmad Alim, “Peran Ormas-ormas Islam
Dalam Penyelenggaraan Pendidikan di
Indonesia pada Zaman Pra-Kemerde-

(http://ahmadalim.blogspot.

com/2010/08/peran-ormas-ormas-pra-

kaan”,

kemerdekaan.html).

Http://alirsyad.net/index.php?option=com
content task=view&id=25&Itemid=42

Filantropi dan Keberlangsungan Ormas Islam

Http://www.muhammadiyah.or.id/id/artikel-
sajaratun-thoyyibah-muhammadiyah-
detail-15.html.

Http:/nu.or.id

Http://www.persis.or.id/index.

php?mod=content&cmd=news&berita_
id=1313,

Http://sigitsoebroto.blogspot.com/2011/02/
peran-ormas-islam-implementasi-dan.
html.

Dokumen

Buah Hasil Konperensi PKU (Penolong Kes-
engsaraanUmum) Muhammadijah Se-
luruh Indonesia: 20-22 Mei 1961 di Ja-
karta.

Reglement Moehammadijah Bahagian Pe-
nolong Kesengsaraan Oemoem Hindia
Timur di Djokjakarta, Pertjetakan Persa-
toen, Yogyakarta

Panitia HUT RSU PKU (1988), Memperinga-
ti Milad ke 65 SRU PKU Muhammadiyah
Yogyakarta, RSU PKU Muhammadiyah,
Yogyakarta.

Surat Kabar

Harian Republika, 15 Desember 2009
Harian Republika, 22 April 2010.
Harian Pelita, 22 April 2010.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016





