Volume 14, No. 2, Desember 2014 ISSN: 1412-436X

Al-Risalah

Jurnal limv Syariah dan Hukum

Penanggung Jawab
Bahrul Ulum

Penyunting Ahli
A. Husein Ritonga (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
M. Amin Suma (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta)
Mohd Roslan bin Mohd Nor (University of Malaya, Malaysia)
Jhoni Najwan (Universitas Jambi)
Muhammad Hasbi Umar (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
Subhan (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
Erdianto Effendi (Universitas Riau)

Penyunting Pelaksana
Sayuti (Ketua)
Zulgarnain (Anggota)
M. Zaki (Anggota)

Editor Bahasa Inggris: Agus Salim
Editor Bahasa Arab: Hermanto Harun

Tata Usaha
Choiriyah
Siti Asnaniyah
M. Fathurrahman

Alamat Redaksi:
Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
J1. Jambi-Muarabulian KM. 16 Simp. Sungaiduren, Muarojambi-Jambi

Telp/Fax. (0741) 582021, e-mail: jurnal.alrisalah@gmail.com

Al-Risalah adalah jurnal ilmu syariah dan hukum (JISH) yang terbit dua kali setahun.
Diterbitkan oleh Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi sejak 2001. Kehad-
iran JISH ini diharapkan sebagai ruang pemikiran kritis dan terbuka bagi semua kalangan
(akademisi, intelektual, aktivis, dan mahasiswa) yang konsen terhadap perkembangan
ilmu syariah dan ilmu hukum.




DAFTAR ISI

Rahimin Affandi Abd Rahim
Epistemologi Hukum Islam (Upaya Mencari Paradigma Baru Figh Kontempo-
rer) 231

Ismail
Kedudukan Matahari pada Awal Waktu Shalat (Studi Komperatif antara Hu-
kum Islam dan Ilmu Falak) 253

Yuliatin

Hukum Pernikahan Islam dalam Konteks Indonesia 270

Sri Wahyuni

Kontroversi Perkawinan Beda Agama di Indonesia 293

M. Zaki
Dinamika Introduksi Sanksi Poligami dalam Hukum Negara Muslim Modern 307

Maryani

Pembentukan Keluarga Sakinah Menurut Konsep Syariat Islam Pada Masyarakat
Kecamatan Danau Teluk Kota Jambi 335

Ramlah

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Tingginya Tingkat Perceraian di Indonesia
(Tinjauan terhadap Hukum Acara Peradilan Agama) 350

Fathuddin Abdi

Keluwesan Hukum Pidana Islam dalam Jarimah Hudud (Pendekatan pada Jari-
mah Hudud Pencurian) 369

Erdianto Effendi
Tafsir atas Sifat Melawan Hukum Materil yang Dilakukan Aparat Penegak Hu-
kum dalam Kaitan dengan Tindak Pidana Korupsi 393

Dewi Anggraini
Peran LBH Hukum Padang dalam Mengadvokasi Indikasi Pelanggaran HAM
pada Konflik antara Masyarakat Mungo versus BPTU SP Padang Mangatas 408

Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



EPISTEMOLOGI HUKUM ISLAM
(UPAYA MENCARI PARADIGMA BARU
FIQH KONTEMPORER)

@%ﬁm‘n L%/fwm? %/ @é\%ﬂn

Guru Besar dalam Ilmu Figh dan Usul, Akademi Pengajian Islam
Universiti Malaya, 50603, Kuala Lumpur, Malaysia

Abstract: The development of paradigm of modern scientific has a significant im-
pact on the development of jurisprudence. A case in point is the influence of post-
modernism which has led to a thought that law is no longer deemed as merely a
social reality. Instead, law is also a metaphysical reality. The shift of jurisprudence
paradigm from positivism to postmodernism is considered in line with Islamic
thoughts on jurisprudence. This is because: First, Islamic jurisprudence requires
the combination of mind and heart. Second, the shortcoining of bayani, 'irfani and
burhani epistemology necessitates a par excellence epistemology i.e. their combina-
tion. Third, religious morality plays an important role informing a social order.

Keywords: epistemology, Islamic law, development of paradigm.

Abstrak: Pengembangan paradigma ilmiah modern memiliki dampak signifikan
pada pengembangan yurisprudensi. Kasus di titik adalah pengaruh postmod-
ernisme yang telah menyebabkan pikiran bahwa hukum tidak bisa lagi dianggap
sebagai hanya realitas social. Sebaliknya, hukum juga adalah realitas metafisik.
Pergeseran paradigma yurisprudensi dari positivisme ke postmodernisme diang-
gap sesuai dengan pemikiran Islam tentang syariat. Hal ini karena: Pertama, Is-
lam yurisprudensi memerlukan kombinasi dari pikiran dan hati. Kedua, kekuran-
gan bayani, 'irfani dan burhani epistemologi memerlukan epistemologi yang lebih
berkualitas yaitu kombinasi semuanya. Ketiga, agama moralitas memainkan peran
penting yang menginformasikan tatanan sosial.

Kata Kunci: epistemologi, Hukum Islam, pengembangan paradigma.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 231



Rahimin Affandi Abd Rahim

Pendahuluan

Agama (al-dien) adalah ide murni, atau system ide dan kepercayaan yang ber-
sifat ilahiyah, berkenaan dengan ketaatan pada Tuhan, dan disampaikan ke-
pada nabi-nabi. Dalam Islam, ide murni itu berbentuk wahyu yang termuat
dalam al-Qur’an dan al-Sunnah. Ide ini tidak bisa diletakkan dalam konteks
kemanusiaan. Berbeda dengan pemikiran agama (Islamologi) yang seluruh-
nya merupakan produk manusia dan sangat berkaitan dengan masyarakat.
Konsep ini tidak bisa dipisahkan dan realitas tertentu dan sejarah masyarakat.
Karena itu, Islamologi inilah gagasan ide Ilahiah yang dapat diletakkan da-
lam konteks kemanusiaan.! Dengan kata lain, kita harus membedakan antara
Agama dan pemikiran Agama. Salah satu pemikiran Agama adalah Figh dan
atau Ushul Figh.

Ushul Figh mempunyai ciri spesifik yang tersusun mengenai apa (on-
tologi), bagaimana (epitemologi), dan untuk apa (aksiologi) Ketika landasan
ini saling berkaitan, maka ontologi ushul figh terkait dengan epistemolog-
mya; epistemologi ushul figh terkait dengan aksiologmya dan begitulah set-
erusnya.” [Imu metodologi ini memiliki susunan yang pada umumnya terjadi
kontroversi antara proposisi-proposisi dengan logika dan bahasa.’ Ushul figh
selalu muncul dalam kerangka berfikir tertentu dan tidak bisa bebas begitu
saja. Tetapi dalam penyajiannya selalu muncul nilai subjektivitas di dalam-
nya. Karena itu, meskipun mulanya ushul figh itu gagasan al-Syafi'i untuk
membangun mazhabnya, tetapi dalam perkembangannya, muncullah Ushul
Figh Zaidiyah, Ushul Figh Mu'tazilah, Ushul Figh Syi'ah, Ushul Figh Hanafi-
yah, Ushul Figh Zhahiri, dan sebagainya.*

Meskipun begitu, secara ontologis ilmu ini dapat dikelompokkan menjadi
empat item, yaitu: (1) nilai-nilai aturan hukum (2) dasar-dasar aturan hukum
(al-adillah al-syari'ah) (3) cara atau metode menganologikan dalil menjadi
hukum, dan (4) ketentuan ijtihad, taqlid, dialektika kontradiktif, dan tarjih.
Ilmu metodologi ini dapat menjawab beberapa masalah yang diajukan. Untuk

mendapatkan jawaban yang benar, kita harus menggunakan metode ilmiah,

1 Lihat A. Chozin Nasuha, “Epistemologi Ushul Figh”, makalah disampaikan
dalam Studi al-Quran Pascasarjana UIN Bandung, 2008, hlm. 1.

2 Ibid.

Ibid.

4 Ibid., hlm. 2.

[6})

232 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



Epistemologi Hukum Islam

yakni cara yang dilakukan dalam menyusun pjengetahuan yang oleh filsafat
ilmu disebut teori kebenaran. Lalu apa artinya kebenaran ilmiah? Kebenaran
ilmiah bersifat relatif, kondisional, dan tergantung konsensus atau kesepaka-
tan. Tidak ada kebenaran mutlak dalam ilmu sosial atau budaya termasuk
ushul figh. Karena itu, setiap ushuliyyun harus siap menerima kritikan atas
kekurang tepatan analisisnya. Dalam kaitan ini, Abd al-Wahhab al-Sya’ran
berkata bahwa Mazhab kami adalah benar, tetapi mungkin juga mungkin juga
salah. Mazhab di luar kami adalah salah, tetapi mungkin juga benar. Demiki-
an ini tertuang termasuk ciri kitab klasik berjudul Mizan al-Kubra, maka nilai
pluralis ini termauk postmodernism.

Artikel ini pada dasarnya akan membincangkan persoalan epistemolo-
gi yang biasanya dikupas didalam bidang ilmu kalam yang cuba diperpan-
jangkan ke dalam bidang syariah Islam dan dirancang khusus mengandungi
beberapa bagian tertentu; yaitu kepentingan epistemologi dalam sesuatu ka-
jilan ilmu pengetahuan- 'keperluan kepada epistemologi hukum Islam; dan

kerangka epistemologi hukum Islam.

Kepentingan Epistemologi dalam Kajian Ilmu Pengetahuan

Di dalam sesuatu kajian ilmiah, terdapat suatu pendekatan yang menetap-
kan bahwa proses pengkajian yang mendalam terhadap sesuatu hakikat ilmu
ataupun disiplin tertentu perlu dilihat kepada aspek epistemologi disiplin
tersebut.” Hal ini sesuai dengan takrif dan ruang lingkup epistemologi yang
menyelidik asal usul, sumber, sifat, kaedah dan had sesuatu ilmu tersebut.®
Maksudnya, dengan mendalaini kelima-lima aspek ini, seseorang sarjana itu
akan lebih mengerti tentang hakikat ilmu tersebut, yang kemudiannya bakal
digunakan untuk santapan dan kehidupan jiwanya, akalnya dan ruhnya, dan
juga bagi kelengkapan yang bakal digunakan untuk memenuhi keperluan di-
rinya dalam kehidupan kebendaan di dunia ini.”

Walaupun persoalan epistemologi ini biasanya digunakan dalam disiplin

5 Fadzulullah Hj. Shuib, Kecermelangan Ilmu dalam Sejarah dan Tamadun Islam,
(Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1995), hIm. 33.

6 Lihat sebagai contohnya kupasan yang dibuat oleh Muhammad Zainiy Uth-
man, "Islam, Sains dan Pemikiran Objektif: Suatu Perbandingan Ringkas", Jur-
nal YADIM, bil. 2, November 2001, hlm 146-148.

7 Fadzulullah Hj. Shuib, Op. Cit., hIm. 34.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 PAX]



Rahimin Affandi Abd Rahim

falsafah dan ilmu kalam,® namun menurut sebagian sarjana, ia turut relevan dan
amat berguna bagi diterapkan di dalam bidang hukum Islam. Hal ini ditegaskan
berasaskan kepada konsep kesatuan ilmu Islam menurut paradigma Tauhid,’
yang menegaskan di dalam Islam tidak ada pemisahan antara bidang syariah
dan akidah, bukan seperti mana difahami dalam kerangka pemikiran sekular-
isme."” Dalam paradigma sekularisme, secara jelasnya pemisahan yang ketara
telah berlaku antara ilmu yang berasaskan wahyu yang dianggap sebagai tidak
saintifik,' berbanding dengan ilmu yang berasaskan akal dan sains yang dikata-
kan lebih bersifat saintifik dan ilmiah."

Secara realitasnya, seandainya penekanan yang lebih mendalam diberikan
kepada persoalan epistemologi ini, ia akan lebih meningkatkan kefahaman ses-
eorang sarjana itu tentang asas dan pendekatan sesuatu disiplin ilmu. Terdapat
dua contoh yang boleh diberikan untuk menjelaskan dakwaan ini. Pertaman-
ya mengikut penegasan yang diberikan oleh Hashim Musa, di dalam disiplin
pengajian Melayu, sebarang kajian yang dibuat untuk memahami manhaj, pe-
mikiran dan world-view masyarakat Melayu yang paling betul perlu meneliti se-
cara mendalam terhadap konsep epistemologi Melayu, dengan:

“mengkaji, meneliti dan menganalisis khazanah kesusasteraan, persuratan,

pengucapan dan pengungkapan dalam bentuk prosa dan puisi, yaituyang

tertulis dan juga dalam bentuk lisan, yang tersurat maupun yang tersirat yang

ada dalam masyarakat Melayu dalam pelbagai generasi, yang diwarnai oleh
pandangan dunia atau Weltanschauung masyarakat Melayu”."

Manakala dalam contoh kedua pula, Wan Mohd Nor Wan Daud,* Muham-

8 Abdul Rahman Abdullah, Falsafah dan Kaedah Pemikiran, (Kuala Lumpur: Univer-
siti Malaya, 2001), hlm. 1-4.

9 Ismail Raji Faruqi, Tauhid, Kesannya Terhadap Pemikiran dan Kehidupan, Terj. Oleh
Unit Terjemahan Modal Perangsang Sdn Bhd, (Kuala Lumpur: Unit Terjemahan
Modal Perangsang Sdn Bhd, 2000), hlm. 51-55.

10 Lutpi Ibrahim, "Perhubungan Ilmu Kalam dengan Fikh dalam Pemikiran Islam",
Antologi Pemikiran Islam, Shah Alam, 1993, hlm 17-19.

11 Louay Safi, Asas-asas Ilmu Pengetahuan: Satu Kajian Perbandingan Kaedah-kaedah
Penyelidikan Islam dan Barat, Terj. Nur Hadi Ihsan, (Kuala Lumpur, Universiti Ma-
laya, 1998), hlm. 190-199.

12 Ibid.

13 Hashim Musa, Falsafah, Logik, Teori Nilai dan Etika Melayu: Suatu Pengenalan, (Kua-
la Lumpur, Universiti Malaya, 2001), hlm. 17-18.

14 Wan Mohd Nor Wan Daud, Pembangunan di Malaysia: Kearah Satu Kefahaman Baru
yang Lebih Sempurna, (Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2001), hlm. 1-19.

234 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



Epistemologi Hukum Islam

mad Abu Bakar® dan Dr. Zaid Ahmad' yang melakukan analisis terperinci ter-
hadap kegagalan konsep pemodernan dan pembangunan ala barat yang diteri-
ma pakai oleh kebanyakan dunia Islam, termasuk Malaysia, telah menegaskan
bahwa kegagalan konsep pembangunan ini untuk membawa kebahagiaan yang
seimbang adalah berpuncak daripada keranga epistemologi konsep pembangu-
nan barat yang bersifat anti agama yang kerap dianggap sebagai elemen yang
tidak penting dan sebaliknya agamalah yang menyebabkan penderitaan yang
dialami oleh umat manusia."”

Keperluan pada Epistemologi Hukum

Menerangkan kesungguhan penggunaan aspek metodologi yang dimaksudkan
ini, kita boleh merujuk kepada dua contoh utama, Pertamanya, dalam disiplin
sejarah Malaysia yang menyaksikan bagaimana selepas Malaysia mencapai ke-
merdekaan, telah timbul usaha di kalangan sejarawan tempatan untuk menilai
tulisan berbentuk sejarah yang dihasilkan oleh sarjana pentadbir British den-
gan perspektif sejarah yang lebih bersifat Malaysia (Malayo centric) dan menolak
pandangan berat sebelah yang biasanya dikemukakan oleh pihak penjajah Brit-
ish (Euro Centric).'®

Manakala untuk contoh yang kedua pula, kita boleh merujuk kepada
pendekatan Figh Malaysia dan gerakan kebangkitan Islam tahun 1980-an, yang
mencadangkan agar sesuatu pandangan ataupun kaedah penyelesaian Islam
yang dibuat dan diutarakan oleh sarjana Islam luar perlu ditapis dan disesuai-
kan dengan realitas tempatan Malaysia."

Rata-ratanya terdapat sesetengah sarjana Islam yang terpengaruh dengan

tren yang menganggap bahwa memandangkan Islam telahpun begitu lama

15 Muhammad Abu Bakar, "Konsep Kemajuan Modern dan Komitmen Kehidupan
Muslim", Jurnal ISLAMIKA, Kuala Lumpur, 1991, Vol. IV, hlm. 222-233.

16 Zaid Ahmad, "Epistemologi dan Dimensi Kemanusiaan dalam Kajian Bandar:
Satu Analisis Menurut Perspektif Islam", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, bil. 3,
2001, hlm. 33-40.

17 Patrick Materson, Atheism and Alienation, (London: t.p, 1971), hlm. 13.

18 Arba'iyah Mohd Noor, "Pensejarahan di dalam Tradisi Barat dan Melayu: Satu
Perbandingan Ringkas", Jendela Masa, Kuala Lumpur, 2001, hlm. 26-27.

19 Rahmin Affandi Abd. Rahim, “Figh Malaysia: Satu Tinjauan Sejarah", dalam Figh
Malaysia: Kearah Pembinaan Figh Tempatan yang Terkini, (Kuala Lumpur, Universiti
Malaya, 2000), hlm. 38-41.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 235




Rahimin Affandi Abd Rahim

berkembang yang menyebabkan kebanyakan daripada pengetahuan Islam telah-
pun diketahui ramai, dan atas sebab itu sebarang bentuk penulisan ala pengan-
tar yang umum tentang Islam sudah tidak relevan lagi. Sebaliknya penumpuan
khusus patut diberikan untuk memperkembangkan kaedah ilmiah modern ala
Islam dan menunjukkan adanya relevansi Islam dengan keperluan masyarakat
modern.

Pendapat ini secara jelas tidak dipersetujui oleh sebagian besar sarjana Islam
modern seperti Yusuf Qardhawi, Maududi, Muhammad Asad, yang masih lagi
meneruskan penulisan bentuk pengantar ini, yang disasarkan untuk kalangan
pembaca yang lebih luas lagi.* Terdapat heberapa sebab utama bagi pandan-
gan mereka yang memerlukan penulisan berbentuk pengantar ini, antaranya,
pertama, akibat daripada proses sekularisasi yang berkembang pesat di kalan-
gan umat Islam? ditambah pula dengan ketiadaan semangat budaya ilmu yang
sihat, masih lagi terdapat besar dan umat Islam yang masih kabur, keliru dan
jahil dengan syariah yang sebenar.* Manakala sebab kedua pula adalah merujuk
kepada nasib malang ajaran Islam yang kerap dinisbahkan dengan banyak nilai
negatif oleh musuh Islam modern seperti kuasa besar dunia dan media massa
inilik mereka.” Malangnya, sebagian besar dari nisbah negatif tajaan barat ini
telah diterima baik oleh kebanyakan pemerintah umat Islam sendiri.**

Dalam menghadapi cabaran zaman modern ini, sepatutnya sesuatu penu-
lisan pengantar syariah yang diusahakan perlu menitikberatkan persoalan epis-
temologi hukum Islam yang bakal memberikan gambaran yang jelas kepada
penganut Islam dan pembaca bukan Islam tentang bagaimana syariah Islam itu
bukannya didasarkan kepada kepercayaan dogmatik yang tidak boleh diper-
tikaikan, tetapi hal itu dibina atas dasar yang emprikal, rasional dan mempunyai
sumber, sebab musabab dan kaedah yang rapi, sebelum menetapkan sesuatu

20 Muhammad Abu Bakar, "Pengaruh Luar dan Pengislaman dalam Negeri: United
Kongdom dan Euro dalam Kebangkitan Semula Islam di Malaysia", Jendela Masa,
Kuala Lumpur, 2001, hlm. 407-410.

21 Zakaria Stapa, Masyarakat Islam dan Isu Semua, (Kuala Lumpur: Universiti Ma-
laya, 1994), hlm. 43-49

22 Ramli Awang, Tasawvur Rabbani Menurut Al-Quran dan Sunnah, (Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1997), hlm. 54-55 dan 74-75

23 Rahimin Affandi Abdul Rahim, “Orientalisme dan Keutuhan Ummah Islam:
Suatu Analisis”, Jurnal Syariah, Vol.9, bil. 1, 2000, hlm. 3.9-41

24 John Esposito, Islam and Democracy, (Oxford: Oxford University, 1996), him. 144 -
147

236 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah JISH




Epistemologi Hukum Islam

hukum yang berkaitan dengan persoalan kemanusiaan.” Pada hakikatnya, atas
dasar inilah letaknya keistimewaan ajaran Islam yang dikesan meninggalkan
kesan positif jangka panjang dalam konteks Alam Melayu,**seperti mengajar-
kan kepada masyarakat Melayu silam bukan setakat persoalan ibadat khusus
semata-mata, tetapi juga persoalan tentang bagaimana sesuatu pandangan dan
perlakuan seseorang itu harus ditanggani secara rasional dan mengikut perkae-
dahan yang Islami, dan bukannya dikerjakan secara taqlid buta tuli mengikut
pendekatan tradisi.

Sikap beku, jumud dan taqlid di kalangan fugaha yang sepatutnya bertin-
dak sebagai inteligensia Muslim membangun sistem figh yang "up to date" telah
menimbulkan beberapa kesan buruk, seperti:*

1. Kecenderungan ini telah menimbulkan suatu kekosongan fikiran yang ber-
bentuk ilmu. Kekosongan ini kemudiannya telah direbut atau diambil pelu-
ang oleh aliran politik luar seperti Komunis, Sekularisme dan sebagainya.

2. Kecenderungan ini menyebabkan berlakunya kesempitan dalam pelaksan-
aan hukum Islam, yang hanya dibataskan kepada bidang undang-undang
kekeluargaan sahaja.

3. Kecenderungan ini juga menjadi sebab lahirnya tindak balas yang berlebi-
han dari sesetengah pihak sehingga mereka mahu mengikut model barat
secara mutlak tanpa menilai kesesuaiannya dengan lunas-lunas Islam dan
perkiraan ketimuran.

Atas dasar ini, deini untuk menghapuskan ketiga-tiga elemen yang terhasil
akibat dari kelesuan dan kegagalan sistem figh, kita terpaksa mengambil sikap
proaktif dengan membangunkan kaedah dan sistem penyelesaian (figh dan
teologi) Islam yang bersifat semasa di dalam institusi membabitkan pengajian
keilmuan Islam yang bermatlamat melatih pelajar untuk menganalisis institusi
Islam dan kaitannya dengan realitas semasa, berbanding dengan sistem penga-

jian ala taqlid silam yang menggunakan pendekatan yang tidak kritikal, tertutup

25 Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Jakarta: Bulan Bintang,
1989), hlm. 328-324.

26 . Lihat Mohammad Redzuan Othman, "Pengaruh Timur Tengah dalam Perkem-
bangan Awal Kesedaran Politik Melayu", Jendela Masa, Kuala Lumpur, 2001, hlm.
245-266.

27 Maklumat lanjut boleh didapati dalam Rahimin Affandi Abdul Rahim, “Gerakan
Tajdid di Malaysia: Teori Realiti”, Dinamisme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur,
1997, hlm. 102-103.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 237




Rahimin Affandi Abd Rahim

dan berasaskan latar belakang yang bukan bersifat Malaysia.*

Kerangka Epistemologi Hukum Islam

1. Persoalan Asal Usul dan Sumber Hukum Islam

Secara asasnya, syariah Islam berpunca daripada kehendak Allah yang Maha
Berkuasa secara mutlak® berasaskan kepada konsep tauhid Uluhiyyah dan
Rububiyyah. Dalam konsep yang kedua ini secara jelasnya diterangkan bagaima-
na Allah yang berkuasa penuh di dalam mencipta, mendidik dan menjaga umat
manusia dengan menganugerahkan syariahnya yang lengkap.* Boleh dikatakan
kesemua aliran ilmu kalam bersetuju dengan pemahaman ini yang mengaitkan
kesempurnaan syariah ini diturunkan adalah bagi tujuan membimbing dan
mengurangkan sifat-sifat kelemahan asasi yang dipunyai oleh manusia.*" Beri-
kutnya, apa yang lebih penting lagi konsep membantu kelemahan diri manusia
telah dilengkapkan lagi dengan bantuan kerasulan yang berperanan mengajar
dan mengasaskan perundangan yang paling praktikal untuk umat manusia
sesuai dengan konteks zamannya.* Jalinan yang erat antara wahyu Allah dan
perutusan kerasulan ini telah menjadi sumber yang paling asas di dalam perun-
dangan Islam, yang dikenal sebagai sumber wahyu,* terkandung di dalamnya
semua perkara dan nilai asas Islam yang amat diperlukan oleh umat manusia
sehingga kiamat.*

Di samping sumber wahyu ini, keistimewaan syariah jelas terserlah apabila
hal itu turut mengakui peranan dan potensi akal manusia di dalam menentukan
persoalan hukum Islam berpandukan garis panduan yang termaktub di dalam
sumber wahyu. Hal ini berasaskan pengakuan dan tindakan Rasulullah sendiri

yang menerapkan pendekatan menghidupkan penggunaan akal terpimpin di

28 Ibid., hlm. 106

29 Ar-Rahman (55): 3; Nuh (71): 17; al-Mu'min (40): 79; dan al-Furqaan (25): 59.

30 Ramli Awang, Op. Cit., hlm 179-187.

31 Al-A’raaf (7): 179.

32 Ibn Kasir, Tafsir al-Qur'an al-'Azim, (Beirut: Dar al-Qolam, 1982), Vol. 1, hlm 354
dan Vol. 2, hlm. 12.

33 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Pengantar Undang-undang Islam Di Malaysia, (Kuala
Lumpur: Universiti Malaya, 1997), hlm. 39-40

34 Lihat Hashim Musa, “Islam: An Overview in History and Contemporary World”,
Jurnal AFKAR, bil. 2, 2001, hlm. 1- 25

238 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah JISH




Epistemologi Hukum Islam

dalam pendidikan perundangannya yang difahami secara langsung oleh para
sahabat. Kebenaran dan pengakuan terhadap kemampuan fungsi akal ini kemu-
diannya telah dikembangkan lagi oleh fuqaha dengan lebih mendalam di dalam
penulisan usul al-figh yang mengakui sumber hukum kedua selepas sumber
wahyu (Naqli) adalah sumber ijtihad (Aqli).* Hasilnya, fugaha telah melanjutkan
perbincangan berkaitan dengan peranan akal ini di dalam beberapa bagian yang
khusus: Pertama, penerangan yang mendetail tentang sumber hukum tambahan
lain yang timbul daripada sumber hukum Aqli ini. Antaranya adalah Qiyas, ij-
mak, Istihsan, Maslahah, Siyasah syariah, Masalih Mursalah dan sebagainya.*

Kedua, fugaha telah memperkemaskan lagi penerangan tentang autoriti dan
peranan akal yang terpimpin yang lebih dikenali dengan ijtihad, yang kemudi-
annya dianggap sebagai unsur yang tidak dielakkan di dalam sistem perundan-
gan Islam.”

Ketiga, penggunaan akal perlu dikawal sepenuhnya agar ia tidak terlalu be-
bas dan statik. Pendekatan ini boleh dilihat dari kupasan fugaha yang menyen-
tuh persoalan ruang lingkup, objektif dan fungsi sistem perundangan Islam.*
Dalam soal ini juga fuqaha telah menjelaskan tujuan utama syariah Islam, antara
lainnya adalah untuk mewujudkan keadilan sosial di dalam masyarakat, men-
jainin kebebasan kepada individu dan masyarakat untuk berpegang kepada ke-
percayaan dan tindakan sendiri dan memberi peluang yang sama kepada semua
anggota masyarakat.* Perincian tentang bagaimanakah soal keadilan sosial ini
boleh dicapai adalah juga terserah kepada umat Islam menentukannya.*

Secara ringkasnya kita akan mendapati bagaimana di antara kedua sum-
ber hukum ini (Aqli dan Nagqli), setiap pandangan dari sumber Nagqli adalah
merupakan asas terpenting yang tidak boleh dipermainkan. Mengikut perkiraan
fugaha klasik yang mengamalkan pendekatan yang berpandangan jauh, sean-
dainya penetapan ini tidak dimaktubkan dengan penegasan yang jelas, hal itu

35 Al-Gazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1993),
hlm. 170.

36 Umar Jah, "The Importance of IJjtihad in the Development of Islamic law", Journal
of Comparative Law, 1977, hlm. 31 -40.

37 1. Goldziher, The Zahiris: Their Doctrine and Their History, (Leiden: University of
Leiden, 1971), hlm. 3-4.

38 Umar Jah, Op. Cit., hlm. 31 -40.

39 Al-Asnawi, Nihayat as-Sul, Juz IV, Vol. 3, (Beirut: “Alam al-Kutub, 1982), him.
108.

40 Umar Jah, Loc. Cit.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 239




Rahimin Affandi Abd Rahim

akan menimbulkan kekeliruan dan huru hara yang boleh menjejaskan kemur-
niaan ajaran Islam. Ramalan ini ternyata betul kerana hal ini tidak dialami oleh
dunia akadeinik Islam, berbanding dengan apa yang berlaku dalam agama Kris-
tian.*!

Sikap kekeliruan di dalam ilmu ini** dan tidak mempedulikan nilai- nilai
moral yang biasanya boleh didapati dalam sesuatu pengajaran agama telah
melahirkan sekelompok manusia yang dianggap sebagai intelektual, yang pada
hakikatnya telah merusak bagi tamadun manusia dengan penghasilan banyak

idea dan gagasan yang menyesatkan.*

2. Persoalan Tentang Sifat Sesuatu Hukum Islam

Dalam perbincangan fuqaha, hasil yang terbit kemudiannya daripada kedua-
dua sumber hukum wahyu dan akal ini amat berbeda sekali dari segi sifatnya
yang perlu di fahaini oleh setiap penganut Islam. Perbedaan ini jelas kelihatan
apabila sesuatu hukum ataupun nilai yang terbit daripada pemahaman sumber
wahyu akan dikenali sebagai syariah, berbeda dengan nilai yang dihasilkan oleh
sumber akal yang dikenal sebagai sistem figh Islam.

Sebenarnya, memang terdapat perbedaan yang jelas di antara syariah dan
sistem figh. Perkataan syariah biasanya digunakan untuk merujuk kepada ke-
seluruhan ajaran Islam* yang menyebabkan hal itu menjadi sinonim dengan
perkataan al-Din dan Inillah, yang biasanya diterjemahkan ke dalam bahasa
Melayu sebagai agama.* Atas dasar ini Syariah adalah merupakan himpunan
hukum dan kehendak Allah yang ditetapkan di dalam al-Qur’an dan Sunnah*

yang kemudiannya secara pasti mempunyai beberapa elemen yang khusus;" (i)

41 Muhammad Zainiy Uthman, Op. Cit., hlm. 143-146.

42 Pandangan ini selalu diutarakan oleh Syed Muhammad Naquid al-Attas, lihat se-
bagai contohnya kupasannya tentang penyakit kekeliruan ilmu yang menyebab-
kan krisis Murtad melanda masyarakat Melayu Islam di Malaysia. Mohd Farid
Mohd Shahran, ABIM 30 Tahun, Beberapa Isu Penting Sepanjang Tiga Dekade, (Kuala
Lumpur, Universiti Malaya, 2001), hIm. 28-30.

43 Muhammad Zainiy Uthman, Op. Cit., hlm 140-142.

44 Mahmood Zuhdi Abd. Majid,"Pengajian Sariah: Suatu Pentakrifan", dalam Dina-
misme Pengajian Syariah, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1997), hIm. 1-2.

45 Ibid.

46 Maududi, The Islamic Law and Constitution, (Lahore: t.p, 1975), hlm. 69.

47 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Op. Cit., hIm. 2-3.

240 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH




Epistemologi Hukum Islam

bersifat sangat murni dan tidak mengandungi apa-apa cacat cela (muqaddas), (ii)
kebenarannya adalah bersifat mutlak dan tanpa syarat, (iii) cakupannya ada-
lah lengkap dan komprehensif (syumul), dan (iv) kuatkuasanya adalah bersifat
alaini yaitu universal, abadi dan kekal untuk selama-lamanya.

Berbanding dengan konsep syariah, konsep figh adalah merujuk kepada
usaha pemahaman dan penafsiran seseorang fuqaha terhadap sumber syariah
(Qur’an dan Sunnah) bagi membuat kesimpulan hukum dengan menerima pak-
ai kaedah perundangan Islam.*® Atas dasar inilah hal itu bersifat relatif yang
diungkapkan sebagai:

“ Aspek figh dalam kefahaman ini telah memberi sifat dan warna yang tersendiri

kepada umurn. Meskipun semata hukum Islam itu pada hakikatnya khitab Al-

lah yang dizalmkan melalui wahyu, namun sebagai yang difahami oleh fitqaha
ia sudah mengandungi unsur lain yang di luar khitab itu sendiri yaitu mentaliti
dan keilmuan fugaha berkenaan, persekitaran di mana hukum itu difahami dan

banyak lagi. Dengan kata lain, ia tidak semestinya muqaddas, mutlaq, syumul
dan abadi”.*

Jadi, berasaskan jurang perbedaan ini, seseorang fuqaha dibenarkan untuk
bersikap kritis, review dan bebas samada hendak menerima pakai ataupun seba-
liknya terhadap kandungan sesuatu karya figh Islam. Pemahaman ini juga pent-
ing untuk diketahui oleh setiap penganut Islam bagi mengelakkan sifat fanatik
mazhab yang biasanya berlaku akibat ketaksuban yang tidak menentu terhadap
pengamalan dan relevansinya sistem figh yang bersifat relatif ini.*

Atas dasar inilah yang menyebabkan kebanyakan fuqaha menegaskan bah-
wa sesuatu karya Figh yang bersifat relatif ini perlu dinilai secara terbuka dan
membenarkan perselisihan pendapat,” sebagai contohnya dengan mengguna-
kan konsep tarjih dan perbandingan mazhab yaitu proses penjanaan akal fikiran
yang terbuka, logik, waras dan sistematik di dalam menilai sesuatu hasil karya
figh silam.”® Penggunaan pendekatan-pendekatan ini yang boleh dikategorikan

48 Ibid., hlm. 4-5.

49 Ibid.

50 Imran Ahsan Nyazee, "The Scope of Taqlid in Islamic Law", Islamic studies, Vol.
XXII. No. 4, 1983, hlm. 9-10.

51 Lihat Abdul Halim El-Muhammady, Adab Berijtihad dan Berikhtilaf Mengikut Syar-
iat, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 2001), hlm. 52-55.

52 Lihat sebagai contohnya kupasan yang diberikan oleh Datin Paizah Hj. Ismail,
"Figh al-Awlawiyat: Konsep dan Hubungannya dengan Figh al-Muwazanat,
Figh al-Syar' dan Figh al-Wagqi' dalam Pelaksanaan Hukum Islam", dalam Hukum

Al-Risalah  JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 241



Rahimin Affandi Abd Rahim

sebagai pengamalan budaya ilmu® yang dikesan telah melahirkan tamadun in-
telektual Islam yang amat tinggi nilai ilmiahnya suatu masa dahulu.

Namun begitu, perubahan yang dimaksudkan bukan berarti memodifikasi
dan mengkoordinasikan sistem figh supaya berjalan seiring dengan pelbagai
sistem yang ada tanpa melihat bagaimana bahkan tuntutan sebenar adalah
rnenggerakkan figh dengan perubahan berdasarkan prinsip-prinsip dan lunas-

lunas digariskan oleh syara'.®

3. Persoalan Kaedah Penggunaan Akal yang Baik dan Sistimatik

Para fuqaha Islam di dalam menelusuri kandungan Qur’an telah mendapati hal
itu penuh berisi dengan intipati pemikiran ilmiah yang menekankan peri pent-
ingnya penolakan taqlid membuta tuli,*® perintah supaya berfikir,”” memerhati
kejadian alam,”® memeriksa' kesahihan sesuatu yang disampaikan oleh orang
lain,” galakan untuk berfikir sesuai dengan hukum alam dan bukannya secara
tahyul,® kutukan terhadap sikap yang melandaskan pemikiran kepada hawa
nafsu dan bukannya kepada kebenaran® dan banyak lagi. Tidak keterlaluan
kalau dikatakan bahwa berpandukan pemahaman terhadap pendekatan ilmiah
ala Qur’an ini fugaha telah memperkembangkan pendekatan ilmiah Islam, yang

bermula dengan penerapannya di dalam ilmu hadis®* dan kemudiannya dikem-

Islam Semasa bagi Masyarakat Malaysia yang Membangun, (Kuala Lumpur, Univer-
siti Malaya, 1999), hlm. 73-80

53 Muhammad Abdul Rauf, The Muslim Mind: A Study Of The Intellectual Muslim Life
During The Classical Era (101-700H), (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1995),
hlm. 43-49.

54 Abdullah Alwi Haji Hassan, “Penyelidikan Sebagai Asas Kemantapan Pengajian
Syariah", dalam Dinamisme Pengajian Syariah, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya,
1997), hlm. 15-19.

55 Ibid.

56 Al-Baqgarah (2): 170; az-Zukhruf (43): 23; al-Israa’ (17): 36; dan an-Nuur (24): 15-
17.

57 Al-Hajj (22): 46; dan ar-Ruum (30): 8.

58 An-Nisaa’ (4): 82.

59 An-Nisaa (4): 83.

60 Al Ahzab (33): 43 dan 38.

61 Al-Kahfi (18): 15; al-Israa’ (17): 36; an-Najm (53): 23 dan 28.

62 Akram Diya al-Umari, Madinah, Society at the Time of the Prophet, Terj. Huda Khat-
tab, (Virginia: t.p, 1995), hlm. 23-30.

242 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH




Epistemologi Hukum Islam

bangkan lagi ke dalam bidang-bidang kajian ilmu-ilmu Islam lain,* termasuklah
di dalam ilmu usul al-figh.

Bertitiktolak kepada premis kelemahan dan keterbatasan akal manusia, sar-
jana Islam telah cuba memperlengkapkan kelemahan ini yang bakal menjejaskan
proses interaksi dan pemahaman terhadap kandungan sumber wahyu dengan
penyusunan ilmu usul al-figh, yang antara lainnya (i) menyusun cara yang ter-
baik untuk proses berfikir berpandukan nas-nas daripada sumber wahyu (konsep
Qiyas), (ii) memilih keutamaan yang terbaik di antara sebagian keutamaan yang
ada (konsep maslahah), (iii) cara yang paling betul untuk menganalisis kandun-
gan teks* dan sebagainya. Sebagai contohnya, walaupun fugaha mengakui oto-
ritas sesuatu sumber hukum tambahan yang bersumberkan akal (ijtihad) seperti
Ra'yu, Istihsan, Maslaha, Qiyas, Urf; tetapi penggunaan konsep-konsep ini perlu
dilandaskan kepada kaedah dan syarat-syarat yang agak ketat®. Hal ini dibuat
bagi mengelakkan campur tangan golongan bukan fugaha yang tidak mempu-
nyai keilmuan Islam sejati untuk sama-sama merumuskan sesuatu pandangan
tentang syariah yang bakal merusak syariah Islam itu sendiri.

Pendedahan fugaha awal dengan ilmu falsafah warisan Yunani yang kaya
dengan perkaedahan ilmiah,® seperti perbincangan tentang saluran pemerole-
han ilmu dan tahap-tahap pemeresapan ilmu,* berserta dengan ilmu mantik,®
secara jelas telah membantu fugaha ini mengambil sikap yang selektif dan set-
erusnya menerapkan pendekatan ilmiah ini dengan beberapa pembaikian yang
terbaik ke dalam generasi penulisan usul al-figh.®

Mustafa Abd. Razak dalam soal ini telah menegaskan bahwa memandan-

gkan ajaran Islam menganjurkan penggunaan dan pemanfaatan akal untuk

63 Majid Fakhri, Sejarah Falsafah Islam, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1989),
hlm. xviii-xix.

64 Louay Safi, Op. Cit., hlm. 39-74

65 Lihat Mohd. Saleh Haji Ahmad, Pengantar Syariat Islam, (Kuala Lumpur: Univer-
siti Malaya, 1999), hlm. 118-134.

66 Fadzlullah Haji Shuib, Op. Cit., hlm. 48-57.

67 Maklumat lanjut tentang kedua kaedah ini boleh didapati dalam Hashim Musa,
Op. Cit., hlm. 10-14.

68 Mat Rofa Ismail, Mantik dalam Babak Pemikiran Ilmiah Tamadun Manusia, (Kuala
Lumpur: Universiti Malaya, 1997), hlm. 1-27.

69 Mohd Fauzi Hamat, "Penghasilan Karya Sintesis antara Mantik dan Usul al-Figh:
Rujukan Kepada Kitab al-Mustasfa fii 'ilm al-Usul", Jurnal AFKAR, bil. 1, 2000,
hlm. 126-137.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 243



Rahimin Affandi Abd Rahim

mengemukakan dalil dan hujah dalam perbahasan ilmiah, maka pendekatan
ini yang kebetulan intipatinya diperolehi melalui pertembungan dengan ilmu
falsafah Yunani telah diterapkan di dalam ilmu usul al-figh. Selanjutnya, beliau
mengatakan bahwa sungguhpun ilmu usul al-figh ini bersumberkan Qur’an dan
sunnah, tetapi ia tetap tidak dapat mengelakkan diri dari membabitkan peng-
gunaan kaedah figh dan berhujah dengan dalil-dalil akal, disamping menggu-
nakan dalil-dalil dari sumber wahyu.”

Gabungan yang kukuh di antara sumber wahyu dan akal, ditambah pula
dengan kaedah ilmiah yang dipakai dalam bidang falsafah ini telah menjadikan
ilmu usul al-figh sebagai ilmu yang paling berguna untuk tujuan pengkajian ilm-
iah™ dan hal ini telah diakui sendiri oleh kebanyakan sarjana Islam, termasuklah
kalangan sarjana barat sendiri.”

Kerangka epistemologi Islam yang menyusun kaedah yang sistimatik untuk
penggunaan akal yang betul dan diridai Allah ini telah dapat dimanafaatkan oleh
banyak sarjana modern. Sebagai contohnya, terdapat beberapa sarjana modern
seperti S. Waqar Ahmed Husaini dan Abdul Hamid Abu Sulayman yang telah
melakukan kajian ilmiah terhadap persoalan agama dan bukan agama dengan
menggunakan skema ilmu usul al-figh ini yang diakui oleh kedua sarjana ini

sebagai skema penyelesaian masalah yang cukup berkesan sekali.

4. Persoalan Tentang Batas Kebenaran di dalam Hukum Islam

Mengikut kupasan fugaha, setiap nilai hukum yang berjaya dikeluarkan melalui
proses ijtihad hasil dari pengerahan daya intelektual berinteraksi dengan sum-
ber wahyu” dapat dianggap sebagai keputusan ataupun nilai hukum yang pal-
ing betul di sisi Allah” untuk diamalkan oleh masyarakat awam sebagai hukum

Allah setakat mampu difahami oleh mujtahid.” yang dapat dikesan meninggal-

70 Mustafa Abd. Razak, Tambhid li Tarikh al-falsafah al-Islamiyyah, (Kaherah: Dar Ilm,
1966), him. 27, 101-123 dan 124-135.

71 Lihat Rahimin Affandi Abdul Rahim, "Etika Penyelidikan Islam: Satu Analisa",
Jurnal AFKAR, bil. 1, 2000, hIm. 188-190.

72 W. Hallaq, "Usul al-Figh: Beyond Tradition", Journal of Islamic Studies, Vol. 3 (2),
1992, him. 185-186.

73 Rahimin Affandi Abdul Rahim, "Ijtihad: Satu Analisis Perbandingan", Jurnal Sya-
riah, Vol. 1, bil. 2, 1993, hlm. 154.

74 Imam Syafi'i, al-Umm, Vol. 3, (Beirut: Dar al-fikr, tt), hlm. 261 dan 274.

75 Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat Fi Usul al-Syariah, Vol. 4, Cet. 3, (Beirut: Dar

244 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH




Epistemologi Hukum Islam

kan kesan terhadap perbincangan syariah. Dalam konteks ini, beberapa perkara
dan isu syariah-imu kalam boleh ditunjukkan bagi menjelaskan kenyatan ini.
Pertamanya, soal penutupan pintu ijtihad yang membawa maksud setiap gen-
erasi yang mendatang tidak perlu lagi melakukan usaha ijtihad ini dan seba-
gai gantinya mereka patut berpegang dan bertaqlid kepada mana-mana empat
mazhab Sunni yang terpilih”. Walaupun kegiatan ijtihad ini dianggap sebagai
fardu kifayah yang wajib diusahakan oleh segolongan pakar dari umat Islam,”
terdapat sesetengah fugaha Sunni yang menyatakan bahwa ummah Islam di-
maafkan , kerana tugas mengerjakan fardu kifayah ini (ijtthad) telahpun dipenuhi
oleh ulama-ulama agung yang awal.”®

Malah terdapat sesetengah fugaha sunni sendiri menegaskan bahwa Taqlid
Mazhab untuk zaman akan datang telah menjadi keperluan yang amat mus-
tahak, bahkan sampai ke tahap wajib. Begitu juga umat Islam di zaman yang
akan datang, diharamkan bertaqlid kepada mana-mana mujtahid, melainkan
kepada imam-imam mujtahid yang empat sahaja.”” Lanjutan dari pendekatan
taqlid ini telah mengubah paradigma penulisan usul al-figh yang awal, yang
dilihat sebagai kaedah untuk mengesahkan (justify) dan kadang-kadang men-
erangkan dengan terperinci fatwa dan keputusan hukum yang statik yang telah
dikeluarkan oleh imam mujtahid yang awal.®

Bagi setengah sarjana, pandangan fuqaha sunni ini yang secara kuat terpen-
garuh dengan paradigma taqlid mempunyai kaitannya dengan pegangan ilmu
kalam yang menentang pandangan muktazilah yang kononnya terlalu mening-
gikan kemampuan akal melebihi sumber wahyu itu sendiri. Sebagai respon ke-
terlaluan yang diberikan kepada aliran Muktazilah, fugaha sunni ini telah mula
meremehkan, memandang sinis pada peranan akal dan lebih suka berpegang
dengan worldview taqlid,*' mereka berpendapat bahwa peranan akal adalah ter-

al-Ma'rifah, 1997), hlm. 245.

76 Shah Wali Allah, al-Iqd al-Jid, (Kaherah, Dar al-Ilm, 1965), hIm. 38.

77 As-Saukani, Irshad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haqq min Ilm al-Usul, (Kaherah: Dar al-
IIm, 1937), hlm. 220.

78 Al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz IV, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
tt), hlm. 253-254.

79 Shah Wali Allah, Op.Cit., hlm. 39

80 W. Hallaq, "Considerations on the Function and Character of Sunni Legal Theo-
ry", The Journal of American Oriental Society, 1984, hlm. 681-683.

81 Peter Riddell, Islam and the Malay-Indonesian World, (Oxford: Oxford University,
2001), him. 20-28.

Al-Risalah  JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 245




Rahimin Affandi Abd Rahim

batas sifatnya dan tidak mampu mengarap pengetahuan yang terkandung di
dalam al-Qur’an dan al-Sunnah. Bagi mereka, peranan akal hanya terbatas kepa-
da memahami amalan yang ditetapkan dalam mazhab yang empat, yang mana
isinya adalah bersifat suci, mutlak dan sesuai untuk setiap masa dan keadaan
tanpa mengira faktor perbedaan setempat®.

Sebaliknya mereka menggangap sebarang tindakan untuk menggunakan
akal sebagai fahaman yang salah yang terpengaruh dengan dunia luar. Bagi
mereka, sebarang aspek yang dikaitkan dengan dunia barat seperti sistem ilmu
falsafah Yunani akan merosakkan pemahaman dan pengamalan nilai-nilai Islam.
Pendekatan anti elemen luar ini sebenarnya merupakan suatu penyakit yang
cukup merbahaya. Dalam soal ini, mengikut pendapat Wan Mohd. Nor Wan
Daud, terdapat sejumlah besar dari sarjana Islam sendiri yang telah dijangkiti
penyakit westophobia, sikap takut dan benci yang tidak rasional terhadap barat.
Pada dasarnya, penyakit ini adalah serpihan daripada penyakit akal, xenopho-
bia yang menyebabkan penghidapnya sentiasa takut kepada unsur-unsur luar.®

Menurut Harun Nasution, pandangan fugaha sunni ini yang secara kuat ter-
pengaruh dengan paradigma taqlid dan dakwaan buruk yang kononnya aliran
Muktazilah terlalu bergantung kepada akal semata-mata tanpa memerlukan
bantuan wahyu adalah tidak tepat dan salah, yang malangnya telah disebarkan
sehingga hal itu dianggap sebagai betul oleh masyarakat awam. Pada hakikat
sebenarnya golongan ini masih lagi kuat berpegang kepada wahyu, disertakan
dengan penekanan tentang peri pentingnya penggunaan akal yang waras dalam
kehidupan.® Pandangan progresif ala Muktazilah ini kemudiannya telah dis-
okong oleh kebanyakan sarjana reformis Islam.®

Kalau diteliti secara mendalam terhadap pandangan Muktazilah dan Syiah
kita akan mendapati sebagian besar dari pandangan mereka menyentuh soat
penggunaan akal dan cara menanggani kehidupan yang sentiasa berubah ada-

lah begitu progesif sifatnya.*® Tidak heranlah kalau sebagian besar dan gerakan

82 Abu Bakar Hamzah, Al-Imam: Its Role In Malay Society 1906-1908, (Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1981), hlm. 54-55.

83 Kata Pengantar Wan Mohd Nor Wan Daud di dalam buku Syed Muhammad
Dawilah al-Edrus, Epistemologi Islam: Teori Ilmu dalam al-Quran, (Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1999), hlm. xv.

84 Harun Nasution, Op. Cit., hlm. 132-138.

85 Harun Nasution, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional Muktazilah, (Jakarta: Bu-
lan Bintang, 1987), hlm. 43-58.

86 Untuk melihat sumbangan berkesan yang pernah dimainkan oleh Muktazilah

246 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



Epistemologi Hukum Islam

tajdid Islam modern yang telah menenma pakai pandangan dan formula yang
diperjuangkan oleh kedua-dua mazhab ini.”

Untuk menunjukkan sifat progresif dan pro-pemodernan yang terkandung
di dalam mazhab Syiah yang boleh diambil iktibar bersama adalah pandan-
gan mereka tentang keterbukaan pintu ijtihad sehingga kiamat dan kewajiban
seseorang mugqallid 'untuk berpegang kepada seseorang mujtahid yang masih
hidup.* Kedua-dua prinsip ini dipegang hasil dari pemahaman mereka terhadap
konsep kemungkinan berlakunya kesilapan hasil usaha ijtihad yang dilakukan
oleh seseorang mujtahid. Ia antara lainnya membawa maksud bahwa setiap hu-
kum yang dihasilkan melalui usaha ijtihad pasti akan terdapat suatu nilai atau-
pun hukum yang sebenar di sisi Allah. Sesuai dengan sifat keterbatasan akal
manusia, nilai ataupun hukum ini berkemungkinan secara betul ataupun silap
ditemui oleh akal seseorang mujtahid, tetapi bukannya hal itu telah mencipta
hukum tersebut. Lebih tepat lagi, pada pandangan mereka, walaupun otoritas
akal manusia diakui kegunaannya, namun hal itu bukanlah bersifat maksum,*
yang menyebabkan setiap mujtahid dari setiap zaman perlu diberi peluang yang
sama untuk melakukan ijtihad dalam setiap perkara baru yang timbul dalam
masyarakat, termasuklah perkara-perkara yang telah diputuskan oelh mujtahid
yang terdahulu.”

Menjelang akhir abab kesembilan belas, beberapa gerakan tajdid perundan-
gan telah merebak secara meluas ke dunia Islam dan perkembangan tajdid ini
pada kebiasaannya akan menggunakan medium pendidikan Islam. Akibat dari
perkembangan ini, beberapa perkembangan yang agak positif khususnya dalam
pengajian hukum Islam bentuk baru yang lebih menggunakan paradigma tajdid
telah dapat dikesan.

Apa yang lebih lagi, gerakan tajdid ini memberikan penekanan kepada
beberapa perkara, antaranya adalah memberi peluang yang lebih luas kepada

fugaha untuk setiap zaman memainkan peranan mereka, lebih-lebih lagi da-

dalam sejarah tamadun Islam. Lihat Fadzullah Haji Shuib, Op. Cit., hlm. 45-46.

87 Pembaca digalakkan untuk membaca buku Kalim Siddiqui, Kearah Revolusi Islam,
Terj. Hanafi Dolah, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1996), him. 11-21 dan 60-
89.

88 Muhammad Kazim Tabatabai al-Yazdi, al-Urwah al-Wuthqa, (Najaf: Al-Maktabah
IImiyah, 1968), hlm. 4.

89 Ezzati, An Introduction to Shi’i Islamic Law and Jurisprudence, (Lahore: t.p, 1979),
hlm. 99-100.

90 Ibid., hIm 74-76.

Al-Risalah  JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 247




Rahimin Affandi Abd Rahim

lam beberapa perkara, seperti pertamanya, memperbetulkan segala bentuk
kelemahan dan keburukan yang selama ini dinisbahkan kepada syariah Islam,”
dan membuktikan idea kemajuan yang terkandung di dalam Islam.”> Keduan-
ya, mengingatkan fugaha bahwa mereka patut menjadi agen perubahan yang
bersikap prihatin dan proaktif dengan isu-isu semasa yang timbul di dalam
masyarakat.”Sesuai dengan tugas fuqaha sebagai pewaris nabi-nabi, sepatutnya
tugas mereka bukan terhad kepada menjadi penyaksi kepada peristiwa sejarah
di zamannya, tetapi apa yang lebih penting lagi mereka patut menjadi tenaga
utama yang mengerakkan peristiwa sejarah tersebut dengan menganalisis per-
masalahan semasa dan mengemukakan jawaban yang terbaik.”*

Dalam soal ini, Qur’an dan sunnah sebagai pedoman utama untuk kejayaan
hidup di dunia dan akhirat telah menetapkan suatu pandangan yang cukup di-
namis tentang kehidupan manusia.” Hal ini telah dijelaskan oleh Muhammad
Igbal dengan katanya:

“the teaching of the Qur’an that life is a progressive creation necessitates that

each generation, guided but unhampered by the work of its predecessors,
should be perinitted to solve its own problems”.*

Dinamisme pandangan Qur’an ini antara lainnya menegaskan bahwa se-
tiap generasi perlu diberi kebebasan untuk menentukan hidup mereka sendi-
ri dan menyelesaikan masalah sendiri dengan pertunjuk fugaha sebelumnya,
tetapi tidak sampai kepada Taqlid membuta tuli, membiarkan jawapan terhadap
masalah masa kini ditentukan oleh fugaha yang lepas. ¥

Berasaskan pendekatan ini, seseorang fuqaha perlu menangani sesuatu pe-
rubahan dan pemodernan secara positif dan proaktif, dan bukainya secara back-
ward looking. Secara khususnya, seseorang fugaha perlu mengambil pendekatan:
Pertama, kepekaan yang tinggi terhadap masalah semasa yang timbul dalam

91 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Op. Cit., hlm. 6-10.

92 Lihat sebagai contohnya, Muhammad Abu Bakar, Penghayatan Sebuah Ideal, (Kua-
la Lumpur, Universiti Malaya, 1982), hlm. 27-53.

93 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Op. Cit., hlm. 34-40.

94 Mohd Kamil Ab. Majid, "Ulama dan Perubahan Sosial dalam Islam", Jurnal Usu-
luddin, bil. 10, 1999, hlm. 84-93.

95 Muhammad Igbal, Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Kairo: Dar al-Qo-
lam, tt), hlm. 140-145.

96 Ibid., hlm. 168.

97 Abu Bakar al-Ash'ari, Kemerdekaan Berfikir dalam Islam, (Pulau Pinang: t.p, 1954),
him. 54.

248 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH




Epistemologi Hukum Islam

masyarakat.”® Kedua, mengurangkan monopoli pengkhususan yang dimiliki oleh
seseorang fuqaha dan membangunkan keadah ijtihad jama'i (collective). Ketiga,
persediaan fuqaha untuk meningkatkan pengetahuannya samada ilmu agama
ataupun bukan agama. Ketiga-tiga pendekatan ini kalau dilihat dari segi seman-

gat dan tekniknya dapat dikesan di dalam konsep Figh kontemporari.”

Penutup

Sebagai rumusan akhirnya dapat kita katakan bahwa pada zaman modern ini
yang menjanjikan masa depan yang agak mencabar bagi umat Islam, kita terpak-
sa membangunkan suatu kerangka penulisan keilmuan syariah menggunakan
pendekatan epistemologi yang biasanya dipakai di dalam ilmu kalam. Seandain-
ya perbincangan falsafah boleh memuaskan rasa ingin tahu yang tinggi kepada
seseorang pengkajinya yang tidak ditemui dalam bidang lain, maka pendekatan
falsafah ini juga perlu dimasukkan ke dalam penulisan syariah Islam. Gabun-
gan antara bidang falsafah dan syariah pada dasarnya bukan perkara baru, yang
pernah diusahakan oleh sarjana awal silam, yang secara realitasnya telah me-
mungkinkan pemahaman dan penyebaran ajaran Islam itu sendiri dengan lebih

meluas lagi.

Bibliografi

Al-Qur’an dan Terjemahannya, Edisi Revisi, Semarang: Kumudasmoro Grafindo
Semarang, 1994.

Abdul Halim El-Muhammady, Adab Berijtihad dan Berikhtilaf Mengikut Syariat,
Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 2001.

Abdullah Alwi Haji Hassan, “Penyelidikan Sebagai Asas Kemantapan Penga-
jian Syariah", dalam Dinamisme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur: Universiti
Malaya, 1997.

Abdul Rahman Abdullah, Falsafah dan Kaedah Pemikiran, Kuala Lumpur: Univer-
siti Malaya, 2001.

Abu Bakar al-Ash'ari, Kemerdekaan Berfikir dalam Islam, Pulau Pinang: t.p, 1954.

Abu Bakar Hamzah, Al-Imam: Its Role In Malay Society 1906-1908, (Kuala Lum-
pur: Universiti Malaya, 1981.

98 Sebagai contohnya, lihat kupasan Abdullah Alwi Haji Hassan tentang masalah-
masalah semasa yang timbul akibat dari proses pemodenan di Malaysia. Abdul-
lah Ali Haji Hassan, Op. Cit., hlm. 160-166.

99 Rahimin Affandi Abdul Ranim, Op. Cit., hlm. 40-41.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 249



Rahimin Affandi Abd Rahim

Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat Fi Usul al-Syariah, Vol. 4, Cet. 3, Beirut: Dar
al-Ma'rifah,1997.

Akram Diya al-Umari, Madinah, Society at the Time of the Prophet, Terj. Huda Khat-
tab, Virginia: t.p, 1995.

Al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz IV, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Iliniyyah,
tt.

Al-Asnawi, Nihayat as-Sul, Juz IV Vol. 3, Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982.

Al-Gazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, Beirut: Dar al-Kutub al-"Iliniyyah, 1993.

Amir Mu'allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, Yogyakarta:
FH-UII Press, 1999.

Arba'iyah Mohd Noor, "Pensejarahan di dalam Tradisi Barat dan Melayu: Satu
Perbandingan Ringkas", Jendela Masa, Kuala Lumpur, 2001.

As-Saukani, Irshad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haqq inin Ilm al-Usul, Kaherah: Dar al-
IIm, 1937.

A. Chozin Nasuha, Epistemologi Ushul Figh, Makalah disampaikan dalam Studi
al-Qur’an Pascasarjana UIN Bandung, 2008.

Datin Paizah Hj. Ismail, "Figh al-Awlawiyat: Konsep dan Hubungannya den-
gan Figh al-Muwazanat, Figh al-Syar' dan Figh al-Waqi' dalam Pelaksanaan
Hukum Islam", dalam Hukum Islam Semasa bagi Masyarakat Malaysia yang
Membangun, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 1999.

Ezzati, An Introduction to Shi’i Islainic Law and Jurisprudence, Lahore: t.p, 1979.

Fadzulullah Hj. Shuib, Kecermelangan Ilmu dalam Sejarah dan Tamadun Islam, Kua-
la Lumpur: Universiti Malaya, 1995.

Harun Nasution, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional Muktazilah, Jakarta: Bu-
lan Bintang, 1987.

Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Jakarta: Bulan Bintang, 1989.

Hashim Musa, Falsafah, Logik, Teori Nilai dan Etika Melayu: Suatu Pengenalan, Kua-
la Lumpur, Universiti Malaya, 2001.

Hashim Musa, “Islam: An Overview in History and Contemporary World”, Jur-
nal AFKAR, bil. 2, 2001.

John Esposito, Islam and Democracy, Oxford: Oxford University, 1996.

Ibn Kasir, Tafsir al-Qur'an al-'Azim, (Beirut: Dar al-Ilm, 1982), Vol. 1 dan Vol. 2.

Imam Syafi’i, al-Umm, Vol. 3, Beirut: Dar al-fikr, tt.

Imran Ahsan Nyazee, "The Scope of Taqlid in Islainic Law", Islamic studies, Vol.
XXIL No. 4, 1983.

Ismail Raji Farugqi, Tauhid, Kesannya Terhadap Pemikiran dan Kehidupan, Terj. Oleh
Unit Terjemahan Modal Perangsang Sdn Bhd, Kuala Lumpur: Unit Terje-
mahan Modal Perangsang Sdn Bhd, 2000.

I. Goldziher, The Zahiris: Their Doctrine and Their History, Leiden: University of

250 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah JISH



Epistemologi Hukum Islam

Leiden, 1971.

Kalim Siddiqui, Kearah Revolusi Islam, Terj. Hanafi Dolah, Kuala Lumpur: Uni-
versiti Malaya, 1996.

Louay Safi, Asas-asas Ilmu Pengetahuan: Satu Kajian Perbandingan Kaedah-kaedah
Penyelidikan Islam dan Barat, Terj. Nur Hadi Ihsan, Kuala Lumpur, Universiti
Malaya, 1998.

Lutpi Ibrahim, "Perhubungan Ilmu Kalam dengan Fikh dalam Pemikiran Islam",
Antologi Pemikiran Islam, Shah Alam, 1993.

Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Pengantar Undang-Undang Islam Di Malaysia, Kuala
Lumpur: Universiti Malaya, 1997.

Mahmood Zuhdi Abd. Majid,"Pengajian Sariah: Suatu Pentakrifan", dalam Dina-
misme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1997.

Majid Fakhri, Sejarah Falsafah Islam, Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1989.

Mat Rofa Ismail, Mantik dalam Babak Pemikiran Ilmiah Tamadun Manusia, Kuala
Lumpur: Universiti Malaya, 1997.

Maududi, The Islainic Law and Constitution, Lahore: t.p, 1975.

Mohammad Redzuan Othman, "Pengaruh Timur Tengah Dalam Perkembangan
Awal Kesedaran Politik Melayu", Jendela Masa, Kuala Lumpur.

Mohd Farid Mohd Shahran, ABIM 30 Tahun, Beberapa Isu Penting Sepanjang Tiga
dekade, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2001.

Mohd Fauzi Hamat, "Penghasilan Karya Sintesis antara Mantik dan Usul al-
Figh: Rujukan Kepada Kitab al-Mustasfa fi 'ilm al-Usul", Jurnal AFKAR, bil.
1, 2000.

Mohd Kamil Abd. Majid, "Ulama dan Perubahan Sosial dalam Islam", Jurnal
Usuluddin, bil. 10, 1999.

Mohd. Saleh Haji Ahmad, Pengantar Syariat Islam, Kuala Lumpur: Universiti Ma-
laya, 1999.

Muhammad Abu Bakar, Penghayatan Sebuah Ideal, Kuala Lumpur, Universiti Ma-
laya, 1982.

"Konsep Kemajuan Modern dan Koinitmen Kehidupan Muslim", Jurnal

ISLAMIA, Kuala Lumpur, 1991, Vol. IV.

"Pengaruh Luar dan Pengislaman dalam Negeri: United Kongdom dan
Euro dalam Kebangkitan Semula Islam di Malaysia", Jendela Masa, Kuala
Lumpur, 2001.

Muhammad Abdul Rauf, The Muslim Inind: A Study Of The Intellectual Muslim
Life During The Classical Era (101-700H), Kuala Lumpur: Universiti Malaya,
1995.

Muhammad Igbal, Reconstruction of Religious Thought in Islam, Kairo: Dar al-Qo-

lam, tt.

Al-Risalah  JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014 251



Rahimin Affandi Abd Rahim

Muhammad Kazim Tabatabai al-Yazdi, al-Urwah al-Wuthqga, Najaf: Al-Maktabah
Iliniyah, 1968.

Muhammad Zainiy Uthman, "Islam, Sains dan Pemikiran Objektif: Suatu Per-
bandingan Ringkas", Jurnal YADIM, bil. 2, November 2001.

Mustafa Abd. Razak, Tamhid li Tarikh al-falsafah al-Islainiyyah, Kaherah: Dar Ilm,
1966.

Patrick Materson, Atheism and Alienation, London: t.p, 1971.

Peter Riddell, Islam and the Malay-Indonesian World, Oxford: Oxford University,
2001.

Rahimin Affandi Abdul Rahim, "Ijtihad: Satu Analisis Perbandingan", Jurnal
Syariah, Vol. 1, bil. 2, 1993.

“Gerakan Tajdid di Malaysia: Teori Realitas”, Dinamisme Pengajian Sya-

riah, Kuala Lumpur, 1997.

“Figh Malaysia: Satu Tinjauan Sejarah", Figh Malaysia: Kearah Pembinaan

Figh Tempatan yang Terkini, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2000.

“Orientalisme dan Keutuhan Ummah Islam: Suatu Analisis”, Jurnal Sya-

riah, Vol. 9, bil. 1, 2000.

"Etika Penyelidikan Islam: Satu Analisa", Jurnal AFKAR, bil. 1, 2000.

Ramli Awang, Tasawvur Rabbani Menurut Al-Qur’an dan Sunnah, Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1997.

Shah Wali Allah, al-Igd al-Jid, Kaherah, Dar al-Ilm, 1965.

Syed Muhammad Dawilah al-Edrus, Epistermologi Islam: Teori Ilmu dalam al-
Qur’an, Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1999.

Umar Jah, "The Importance of Ijtihad in the Development of Islainic law", Journal
of Comparative Law, 1977.

Wan Mohd Nor Wan Daud, Pembangunan di Malaysia: Kearah Satu Kefahaman Baru
yang Lebih Sempurna, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2001.

W. Hallaq, "Considerations on the Function and Character of Sunni Legal Theo-
ry", The Journal of American Oriental Society, 1984.

"Usul al-Figh: Beyond Tradition", Journal of Islainic Studies, Vol. 3 (2),
1992.

Zaid Ahmad, "Epistemologi dan Dimensi Kemanusiaan dalam Kajian Bandar:
Satu Analisis Menurut Perspektif Islam", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, bil.
3, 2001.

Zakaria Stapa, Masyarakat Islam dan Isu Semua, Kuala Lumpur: Universiti Ma-
laya, 1994.

252 Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



PEDOMAN PENULISAN

BENTUK NASKAH

Jurnal Al-Risalah menerima naskah/tulisan, baik dalam bentuk artikel hasil pe-
nelitian (research papers), artikel ulasan (review), dan resensi buku (book review),
baik dalam Bahasa Indonesia, Bahasa Arab atau Bahasa Inggeris

CARA PENGIRIMAN NASKAH

Tulisan dialamatkan kepada Redaksi Jurnal Al-Risalah Fakultas Syariah IAIN
Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, JI. Jambi-Muara Bulian KM. 16 Simp. Sungai
Duren, Muaro Jambi-Jambi, Telp. (0741) 582021, email: jurnal.alrisalah@gmail.

com. Penulis harus menyerahkan 2 (dua) eksamplar naskah/tulisan dalam ben-

tuk hard copy (print out) dan soft copy dalam CD/flash disk, atau melalui email
ke redaksi jurnal Al-Risalah.

FORMAT NASKAH
Al-Risalah adalah jurnal ilmiah yang terbit dua kali setahun. Al-Risalah siap

menerima sumbangan tulisan dari para penulis, dengan ketentuan sebagai beri-

kut:

1. Tulisan belum pernah diterbitkan/dipublikasikan di dalam buku atau ma-
jalah lainnya. Topik tulisan sesuai dengan lingkup kajian jurnal, yakni kajian
ilmu syariah dan ilmu hukum.

2. Jumlah halaman antara 20-25 halaman, ukuran kertas A4 spasi ganda. (Mar-
gin kiri 4, atas 4, kanan 3, dan bawah 3).

3. Tulisan yang masuk dilengkapi biodata penulis, meliputi: nama, asal pergu-
ruan tinggi/instansi, dan kualifikasi keilmuan penulis.

4. Tulisan yang telah diserahkan menjadi hak redaksi, dan redaksi berhak mer-
ubah tulisan tanpa mengurangi makna tulisan.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014



Pedoman Penulisan

SISTEMATIKA NASKAH

Judul Naskah

Judul ditulis dengan huruf kafital diletakkan di tengah margin. Judul tulisan
diikuti pula dengan abstrak dalam Bahasa Indonesia dan Bahasa Inggeris antara
50-100 kata dan kata kunci (keywords) sebanyak 2-5 kata. Abstrak ditulis satu
spasi dan ditulis dalam satu paragraf.

Pendahuluan

Dalam pendahuluan harus berisikan latar belakang masalah yang diangkat, be-
serta rumusan masalah. Jika perlu, dapat dimuat secara ringkas metode peneli-

tian yang digunakan.

Pembahasan dan Hasil Penelitian

Berisikan pembahasan terhadap permasalahan yang dikaji dalam naskah, analisis,
serta penjelasan tentang hasil penemuan selama penelitian. Namun, tidak perlu
dicantumkan kalimat “PEMBAHASAN DAN HASIL PENELITIAN".

Penutup

Berisikan kesimpulan, ditambah saran-saran jika diperlukan.

SUMBER KUTIPAN

Kutipan menggunakan cara Ibid, Op. Cit, dan Loc. Cit. Semua tulisan mengguna-

kan referensi model footnote, dengan ketentuan sebagai berikut:

1. Ayat al-Qur’an, contoh: An-Nisaa’” (4): 42.

2. Buku, contoh: Muhammad Hasbi, Nalar Figih Kontemporer, cet. ke-2, (Jambi:
Syariah Press, 2008), hIm. 8.

3. Apabila penyusun/penulis lebih dari dua orang, cukup nama penyusun
pertama saja yang ditulis dan nama-nama lain diganti “dkk” (dan kawan-
kawan), contoh: Hasan Ibrahim Hasan, dkk., an-Nuzum al-Islamiyyah, edisi
ke-1, (Kairo: Lajnah at-Ta'lif wa at-Tarjamah wa an-Nasyr, 1953), hlm. 54.

4. Penyusun/penulis bertindak sebagai editor atau penghimpun tulisan, con-
toh: M. Nazori Madjid (ed.), Agama & Budaya Lokal: Revitalisasi Adat & Budaya

Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Pedoman Penulisan

di Bumi Langkah Serentak Limbai Seayun, (Jambi: Sulthan Thaha Press, 2009),
hlm. 42.

Penyusun/penulis sebagai suatu perhimpunan, lembaga, panitia atau tim,
contoh: Tim Penyusun, Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas Syariah, (Jambi:
Syariah Press, 2010), hlm.1.

Nama penulis tidak ada, contoh: Panduan Amaliyah Ramadhan, (Jambi: Sul-
than Thaha Press, 2009), hlm. 9.

Buku terjemahan, contoh: Ahmad Haris, Islam Inovatif: Eksposisi Bid'ah dalam
Teori dan Praktek, alih bahasa Bahrul Ulum dan Mohamad Rapik, (Jambi: Sul-
than Thaha Press, 2007), hlm. 51.

Buku saduran, contoh: Vollmar, Hukum Benda, disadur oleh Chidir Alj,
(Bandung: Tarsito, 1978), hlm. 234.

Kamus, contoh: Kamus Umum Bahasa Indonesia, W. J. S. Poerwadarminta,
(Jakarta: Balai Pustaka, 1987), hm. 12.

Artikel dalam jurnal, majalah atau surat kabar, contoh: H. Tjaswadi, “Sekali
Lagi tentang Amandemen UUD 1945, Kedanlatan Rakyat, No. 227, Th.
LVII (Selasa, 21 Met 2002), h1m. 8.

Artikel dalam media massa, contoh: M. Lugman Hakiem, “Tasawuf dan
Proses Demokratisasi”, KOMPAS, 30 Maret 2001, hlm. 4.

Artikel dalam buku atau ensiklopedi, contoh: Syamsul Anwar, “Teori Kon-
formitas dalam Metode Penemuan Hukum Islam al-Gazali,” dalam M.
Amin Abdullah, dkk., (ed.), Antologi Studi Islam: Teori dan Metodologi, (Yog-
yakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), h1m. 275.

Hasil penelitian yang tidak diterbitkan, contoh: Illy Yanti dan Rafidah,
Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam UU NO.3/2006 (KHI) dan Implemen-
tasinya dalam Sistem Ekonomi Nasional”, Hasil Penelitian Kompetitif
TAIN STS Jambi, (2009), hlm. 10.

Makalah tidak diterbitkan, contoh: Rahmadi, “Kaedah-Kaedah Falakiyah”,
Makalah Disampaikan pada Lokakarya Hisab Rukyat, Diselenggarakan oleh
Kanwil Depag Provinsi Jambi, Jambi, 26 Desember 2009, hlm. 5.

Sumber yang masih berbentuk manuskrip, contoh: Undang-Undang Palem-
bang, Berg Col. No. 146, Perpustakaan Universitas Leiden, Vol. No.3.
Dokumen berbentuk surat-menyurat, contoh: Staatsblaad van Nederlandsch
Indie, 1937, No. 116.

Dokumen dalam bentuk arsip-arsip perkantoran lainnya, contoh: Pengadi-
lan Agama Kota Jambi, Daftar Jumlah Kasus Perceraian 2011, 22 April 2012.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014



Pedoman Penulisan

18. Peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya belum disebutkan
dalam tulisan, contoh: Undang-Undang RI Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan, Pasal 2 ayat (1).

19. Nomor dan nama peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya su-
dah disebutkan dalam tulisan, contoh: Pasal 2 ayat (1).

20. Pidato, contoh: Pidato Menteri Agama, Disampaikan dalam Acara Briefing
Dengan Jajaran Kanwil Depag Provinsi Jambi dan IAIN, Tanggal 1 Februari
1988.

21. Wawancara, contoh: Wawancara Dengan Abdullah, Ketua RT. 03 Kel. Sim-
pang IV Sipin Kec. Telanaipura-Jambi, 5 Maret 2009.

22. Website tanpa penulis, contoh: “Remarks before the American Muslim
Council,” http:/ /usinfo. state.gov/usa/islam/s050799.htm, akses 7 Mel
2009.

23. Website dengan pencantuman penulis, contoh: Noam Chomsky, “Market
Democracy in a Neoliberal Order: Doctrines and Reality,” http://www.

zmag.org/chomsky/ index.cfm, akses 10 Januari 2003.

CONTOH PENULISAN BIBLIOGRAFI

Akh. Minhaji, Strategies for Social Research: The Methodological Imagination in Is-
lamic Studies, Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2009.

Andi Rustam, Ahmad Bakaruddin R. dan Syaiful, “Voting Behavior Pemilih Pe-
mula pada Pemilu 2004 di Kota Padang” dalam Ahmad Bakaruddin R, dkk.,
(ed), Teori dan Metode Penelitian Ilmu Politik, Padang: Laboratorium Ilmu Po-
litik Unand, t.t.

Anik Ghufron, Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif, Makalah Dipresentasi-
kan pada Kuliah Metodologi Penelitian di Program Doktor UIN Yogyakarta
di Jambi, tanggal 25-26 Januari 2010.

Djawahir Hejzziey, Pedoman Penelitian Skripsi, Jakarta: ttp, 2007.

John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1993.

Program Pascasarajana UIN Yogyakarta, Buku Pedoman Penuisan Disertasi, Cet. 2,
Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2008.

Sayuti, “Relevansi antara Maal Administratif dan Upaya Penciptaan Good Gover-
nance”, Jurnal Ilmiah Al-Risalah, Fakultas Syariah IAIN STS Jambi, Volume
12, Nomor 1, Juni 2012.

Vol. 14, No. 2, Desember 2014 Al-Risalah  JISH



Pedoman Penulisan

Tim Penulis Fakultas Syariah dan Hukum, Buku Pedoman Penulisan Skripsi, Ja-
karta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2007.

Al-Risalah JISH Vol. 14, No. 2, Desember 2014





