
Al-Risalah
Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum

Penanggung Jawab
Bahrul Ulum

Penyunting Ahli
A. Husein Ritonga (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)

M. Amin Suma (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta)
Mohd Roslan bin Mohd Nor (University of Malaya, Malaysia)

Jhoni Najwan (Universitas Jambi)
Muhammad Hasbi Umar (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)

Subhan (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
Erdianto Effendi (Universitas Riau)

Penyunting Pelaksana
Sayuti (Ketua)

Zulqarnain (Anggota)
M. Zaki (Anggota)

Editor Bahasa Inggris: Agus Salim
Editor Bahasa Arab: Hermanto Harun

Tata Usaha
Choiriyah

Siti Asnaniyah
M. Fathurrahman

Alamat Redaksi:
Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

Jl. Jambi-Muarabulian KM. 16 Simp. Sungaiduren, Muarojambi-Jambi
Telp/Fax. (0741) 582021, e-mail: jurnal.alrisalah@gmail.com

Al-Risalah adalah jurnal ilmu syariah dan hukum (JISH) yang terbit dua kali setahun. 
Diterbitkan oleh Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi sejak 2001. Kehad-
iran JISH ini diharapkan sebagai ruang pemikiran kritis dan terbuka bagi semua kalangan 
(akademisi, intelektual, aktivis, dan mahasiswa) yang konsen terhadap perkembangan 
ilmu syariah dan ilmu hukum.

Volume 14, No. 2, Desember 2014                                           ISSN: 1412-436X



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISHii

DAFTAR ISI

Rahimin Affandi Abd Rahim
Epistemologi Hukum Islam (Upaya Mencari Paradigma Baru Fiqh Kontempo-
rer) 231

Ismail
Kedudukan Matahari pada Awal Waktu Shalat (Studi Komperatif antara Hu-
kum Islam dan Ilmu Falak) 253

Yuliatin
Hukum Pernikahan Islam dalam Konteks Indonesia 270

Sri Wahyuni
Kontroversi Perkawinan Beda Agama di Indonesia 293

M. Zaki
Dinamika Introduksi Sanksi Poligami dalam Hukum Negara Muslim Modern  307

Maryani
Pembentukan Keluarga Sakinah Menurut Konsep Syariat Islam Pada Masyarakat 
Kecamatan Danau Teluk Kota Jambi  335

Ramlah
Faktor-faktor yang Mempengaruhi Tingginya Tingkat Perceraian di Indonesia 
(Tinjauan terhadap Hukum Acara Peradilan Agama) 350

Fathuddin Abdi
Keluwesan Hukum Pidana Islam dalam Jarimah Hudud (Pendekatan pada Jari-
mah Hudud Pencurian) 369

Erdianto Effendi
Tafsir atas Sifat Melawan Hukum Materil yang Dilakukan Aparat Penegak Hu-
kum dalam Kaitan dengan Tindak Pidana Korupsi 393

Dewi Anggraini
Peran LBH Hukum Padang dalam Mengadvokasi Indikasi Pelanggaran HAM 
pada Konflik antara Masyarakat Mungo versus BPTU SP Padang Mangatas     408



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 231

EPISTEMOLOGI HUKUM ISLAM
(UPAYA MENCARI PARADIGMA BARU 

FIQH KONTEMPORER)

Rahimin Affandi Abd Rahim

Guru Besar dalam Ilmu Fiqh dan Usul, Akademi Pengajian Islam
Universiti Malaya, 50603, Kuala Lumpur, Malaysia

Abstract: The development of paradigm of modern scientific has a significant im-
pact on the development of jurisprudence. A case in point is the influence of post-
modernism which has led to a thought that law is no longer deemed as merely a 
social reality. Instead, law is also a metaphysical reality. The shift of jurisprudence 
paradigm from positivism to postmodernism is considered in line with Islamic 
thoughts on jurisprudence. This is because: First, Islamic jurisprudence requires 
the combination of mind and heart. Second, the shortcoining of bayani, 'irfani and 
burhani epistemology necessitates a par excellence epistemology i.e. their combina-
tion. Third, religious morality plays an important role informing a social order.

Keywords: epistemology, Islamic law, development of paradigm.

Abstrak: Pengembangan paradigma ilmiah modern memiliki dampak signifikan 
pada pengembangan yurisprudensi. Kasus di titik adalah pengaruh postmod-
ernisme yang telah menyebabkan pikiran bahwa hukum tidak bisa lagi dianggap 
sebagai hanya realitas social. Sebaliknya, hukum juga adalah realitas metafisik. 
Pergeseran paradigma yurisprudensi dari positivisme ke postmodernisme diang-
gap sesuai dengan pemikiran Islam tentang syariat. Hal ini karena: Pertama, Is-
lam yurisprudensi memerlukan kombinasi dari pikiran dan hati. Kedua, kekuran-
gan bayani, 'irfani dan burhani epistemologi memerlukan epistemologi yang lebih 
berkualitas yaitu kombinasi semuanya. Ketiga, agama moralitas memainkan peran 
penting yang menginformasikan tatanan sosial.

Kata Kunci: epistemologi, Hukum Islam, pengembangan paradigma.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH232

Pendahuluan

Agama (al-dien) adalah ide murni, atau system ide dan kepercayaan yang ber-
sifat ilahiyah, berkenaan dengan ketaatan pada Tuhan, dan disampaikan ke-
pada nabi-nabi. Dalam Islam, ide murni itu berbentuk wahyu yang termuat 
dalam al-Qur’an dan al-Sunnah. Ide ini tidak bisa diletakkan dalam konteks 
kemanusiaan. Berbeda dengan pemikiran agama (Islamologi) yang seluruh-
nya merupakan produk manusia dan sangat berkaitan dengan masyarakat. 
Konsep ini tidak bisa dipisahkan dan realitas tertentu dan sejarah masyarakat. 
Karena itu, Islamologi inilah gagasan ide Ilahiah yang dapat diletakkan da-
lam konteks kemanusiaan.1 Dengan kata lain, kita harus membedakan antara 
Agama dan pemikiran Agama. Salah satu pemikiran Agama adalah Fiqh dan 
atau Ushul Fiqh.

Ushul Fiqh mempunyai ciri spesifik yang tersusun mengenai apa (on-
tologi), bagaimana (epitemologi), dan untuk apa (aksiologi) Ketika landasan 
ini saling berkaitan, maka ontologi ushul fiqh terkait dengan epistemolog-
mya; epistemologi ushul fiqh terkait dengan aksiologmya dan begitulah set-
erusnya.2 Ilmu metodologi ini memiliki susunan yang pada umumnya terjadi 
kontroversi antara proposisi-proposisi dengan logika dan bahasa.3 Ushul fiqh 
selalu muncul dalam kerangka berfikir tertentu dan tidak bisa bebas begitu 
saja. Tetapi dalam penyajiannya selalu muncul nilai subjektivitas di dalam-
nya. Karena itu, meskipun mulanya ushul fiqh itu gagasan al-Syafi'i untuk 
membangun mazhabnya, tetapi dalam perkembangannya, muncullah Ushul 
Fiqh Zaidiyah, Ushul Fiqh Mu'tazilah, Ushul Fiqh Syi'ah, Ushul Fiqh Hanafi-
yah, Ushul Fiqh Zhahiri, dan sebagainya.4

Meskipun begitu, secara ontologis ilmu ini dapat dikelompokkan menjadi 
empat item, yaitu: (1) nilai-nilai aturan hukum (2) dasar-dasar aturan hukum 
(al-adillah al-syari'ah) (3) cara atau metode menganologikan dalil menjadi 
hukum, dan (4) ketentuan ijtihad, taqlid, dialektika kontradiktif, dan tarjih. 
Ilmu metodologi ini dapat menjawab beberapa masalah yang diajukan. Untuk 
mendapatkan jawaban yang benar, kita harus menggunakan metode ilmiah, 

1 Lihat A. Chozin Nasuha, “Epistemologi Ushul Fiqh”, makalah disampaikan 
dalam Studi al-Quran Pascasarjana UIN Bandung, 2008, hlm. 1.

2 Ibid.
3 Ibid.
4 Ibid., hlm. 2.



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 233

yakni cara yang dilakukan dalam menyusun pjengetahuan yang oleh filsafat 
ilmu disebut teori kebenaran. Lalu apa artinya kebenaran ilmiah? Kebenaran 
ilmiah bersifat relatif, kondisional, dan tergantung konsensus atau kesepaka-
tan. Tidak ada kebenaran mutlak dalam ilmu sosial atau budaya termasuk 
ushul fiqh. Karena itu, setiap ushuliyyun harus siap menerima kritikan atas 
kekurang tepatan analisisnya. Dalam kaitan ini, Abd al-Wahhab al-Sya’ran 
berkata bahwa Mazhab kami adalah benar, tetapi mungkin juga mungkin juga 
salah. Mazhab di luar kami adalah salah, tetapi mungkin juga benar. Demiki-
an ini tertuang termasuk ciri kitab klasik berjudul Mizan al-Kubra, maka nilai 
pluralis ini termauk postmodernism. 

Artikel ini pada dasarnya akan membincangkan persoalan epistemolo-
gi yang biasanya dikupas didalam bidang ilmu kalam yang cuba diperpan-
jangkan ke dalam bidang syariah Islam dan dirancang khusus mengandungi 
beberapa bagian tertentu; yaitu kepentingan epistemologi dalam sesuatu ka-
jian ilmu pengetahuan- 'keperluan kepada epistemologi hukum Islam; dan 
kerangka epistemologi hukum Islam.

Kepentingan Epistemologi dalam Kajian Ilmu Pengetahuan

Di dalam sesuatu kajian ilmiah, terdapat suatu pendekatan yang menetap-
kan bahwa proses pengkajian yang mendalam terhadap sesuatu hakikat ilmu 
ataupun disiplin tertentu perlu dilihat kepada aspek epistemologi disiplin 
tersebut.5 Hal ini sesuai dengan takrif dan ruang lingkup epistemologi yang 
menyelidik asal usul, sumber, sifat, kaedah dan had sesuatu ilmu tersebut.6 
Maksudnya, dengan mendalaini kelima-lima aspek ini, seseorang sarjana itu 
akan lebih mengerti tentang hakikat ilmu tersebut, yang kemudiannya bakal 
digunakan untuk santapan dan kehidupan jiwanya, akalnya dan ruhnya, dan 
juga bagi kelengkapan yang bakal digunakan untuk memenuhi keperluan di-
rinya dalam kehidupan kebendaan di dunia ini.7

Walaupun persoalan epistemologi ini biasanya digunakan dalam disiplin 

5 Fadzulullah Hj. Shuib, Kecermelangan Ilmu dalam Sejarah dan Tamadun Islam, 
(Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1995), hlm. 33.

6 Lihat sebagai contohnya kupasan yang dibuat oleh Muhammad Zainiy Uth-
man, "Islam, Sains dan Pemikiran Objektif: Suatu Perbandingan Ringkas", Jur-
nal YADIM, bil. 2, November 2001, hlm 146-148.

7 Fadzulullah Hj. Shuib, Op. Cit., hlm. 34.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH234

falsafah dan ilmu kalam,8 namun menurut sebagian sarjana, ia turut relevan dan 
amat berguna bagi diterapkan di dalam bidang hukum Islam. Hal ini ditegaskan 
berasaskan kepada konsep kesatuan ilmu Islam menurut paradigma Tauhid,9 
yang menegaskan di dalam Islam tidak ada pemisahan antara bidang syariah 
dan akidah, bukan seperti mana difahami dalam kerangka pemikiran sekular-
isme.10 Dalam paradigma sekularisme, secara jelasnya pemisahan yang ketara 
telah berlaku antara ilmu yang berasaskan wahyu yang dianggap sebagai tidak 
saintifik,11 berbanding dengan ilmu yang berasaskan akal dan sains yang dikata-
kan lebih bersifat saintifik dan ilmiah.12

Secara realitasnya, seandainya penekanan yang lebih mendalam diberikan 
kepada persoalan epistemologi ini, ia akan lebih meningkatkan kefahaman ses-
eorang sarjana itu tentang asas dan pendekatan sesuatu disiplin ilmu. Terdapat 
dua contoh yang boleh diberikan untuk menjelaskan dakwaan ini. Pertaman-
ya mengikut penegasan yang diberikan oleh Hashim Musa, di dalam disiplin 
pengajian Melayu, sebarang kajian yang dibuat untuk memahami manhaj, pe-
mikiran dan world-view masyarakat Melayu yang paling betul perlu meneliti se-
cara mendalam terhadap konsep epistemologi Melayu, dengan:

“mengkaji, meneliti dan menganalisis khazanah kesusasteraan, persuratan, 
pengucapan dan pengungkapan dalam bentuk prosa dan puisi, yaituyang 
tertulis dan juga dalam bentuk lisan, yang tersurat maupun yang tersirat yang 
ada dalam masyarakat Melayu dalam pelbagai generasi, yang diwarnai oleh 
pandangan dunia atau Weltanschauung masyarakat Melayu”.13

Manakala dalam contoh kedua pula, Wan Mohd Nor Wan Daud,14 Muham-

8 Abdul Rahman Abdullah, Falsafah dan Kaedah Pemikiran, (Kuala Lumpur: Univer-
siti Malaya, 2001), hlm. 1-4.

9 Ismail Raji Faruqi, Tauhid, Kesannya Terhadap Pemikiran dan Kehidupan, Terj. Oleh 
Unit Terjemahan Modal Perangsang Sdn Bhd, (Kuala Lumpur: Unit Terjemahan 
Modal Perangsang Sdn Bhd, 2000), hlm. 51-55.

10 Lutpi Ibrahim, "Perhubungan Ilmu Kalam dengan Fikh dalam Pemikiran Islam", 
Antologi Pemikiran Islam, Shah Alam, 1993, hlm 17-19.

11 Louay Safi, Asas-asas Ilmu Pengetahuan: Satu Kajian Perbandingan Kaedah-kaedah 
Penyelidikan Islam dan Barat, Terj. Nur Hadi Ihsan, (Kuala Lumpur, Universiti Ma-
laya, 1998), hlm. 190-199.

12 Ibid. 
13 Hashim Musa, Falsafah, Logik, Teori Nilai dan Etika Melayu: Suatu Pengenalan, (Kua-

la Lumpur, Universiti Malaya, 2001), hlm. 17-18.
14 Wan Mohd Nor Wan Daud, Pembangunan di Malaysia: Kearah Satu Kefahaman Baru 

yang Lebih Sempurna, (Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2001), hlm. 1-19.



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 235

mad Abu Bakar15 dan Dr. Zaid Ahmad16 yang melakukan analisis terperinci ter-
hadap kegagalan konsep pemodernan dan pembangunan ala barat yang diteri-
ma pakai oleh kebanyakan dunia Islam, termasuk Malaysia, telah menegaskan 
bahwa kegagalan konsep pembangunan ini untuk membawa kebahagiaan yang 
seimbang adalah berpuncak daripada keranga epistemologi konsep pembangu-
nan barat yang bersifat anti agama yang kerap dianggap sebagai elemen yang 
tidak penting dan sebaliknya agamalah yang menyebabkan penderitaan yang 
dialami oleh umat manusia.17

Keperluan pada Epistemologi Hukum

Menerangkan kesungguhan penggunaan aspek metodologi yang dimaksudkan 
ini, kita boleh merujuk kepada dua contoh utama, Pertamanya, dalam disiplin 
sejarah Malaysia yang menyaksikan bagaimana selepas Malaysia mencapai ke-
merdekaan, telah timbul usaha di kalangan sejarawan tempatan untuk menilai 
tulisan berbentuk sejarah yang dihasilkan oleh sarjana pentadbir British den-
gan perspektif sejarah yang lebih bersifat Malaysia (Malayo centric) dan menolak 
pandangan berat sebelah yang biasanya dikemukakan oleh pihak penjajah Brit-
ish (Euro Centric).18

Manakala untuk contoh yang kedua pula, kita boleh merujuk kepada 
pendekatan Fiqh Malaysia dan gerakan kebangkitan Islam tahun 1980-an, yang 
mencadangkan agar sesuatu pandangan ataupun kaedah penyelesaian Islam 
yang dibuat dan diutarakan oleh sarjana Islam luar perlu ditapis dan disesuai-
kan dengan realitas tempatan Malaysia.19

Rata-ratanya terdapat sesetengah sarjana Islam yang terpengaruh dengan 
tren yang menganggap bahwa memandangkan Islam telahpun begitu lama 

15 Muhammad Abu Bakar, "Konsep Kemajuan Modern dan Komitmen Kehidupan 
Muslim", Jurnal ISLAMIKA, Kuala Lumpur, 1991, Vol. IV, hlm. 222-233.

16 Zaid Ahmad, "Epistemologi dan Dimensi Kemanusiaan dalam Kajian Bandar: 
Satu Analisis Menurut Perspektif Islam", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, bil. 3, 
2001, hlm. 33-40.

17 Patrick Materson, Atheism and Alienation, (London: t.p, 1971), hlm. 13.
18 Arba'iyah Mohd Noor, "Pensejarahan di dalam Tradisi Barat dan Melayu: Satu 

Perbandingan Ringkas", Jendela Masa, Kuala Lumpur, 2001, hlm. 26-27.
19 Rahmin Affandi Abd. Rahim, “Fiqh Malaysia: Satu Tinjauan Sejarah", dalam Fiqh 

Malaysia: Kearah Pembinaan Fiqh Tempatan yang Terkini, (Kuala Lumpur, Universiti 
Malaya, 2000), hlm. 38-41.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH236

berkembang yang menyebabkan kebanyakan daripada pengetahuan Islam telah-
pun diketahui ramai, dan atas sebab itu sebarang bentuk penulisan ala pengan-
tar yang umum tentang Islam sudah tidak relevan lagi. Sebaliknya penumpuan 
khusus patut diberikan untuk memperkembangkan kaedah ilmiah modern ala 
Islam dan menunjukkan adanya relevansi Islam dengan keperluan masyarakat 
modern.

Pendapat ini secara jelas tidak dipersetujui oleh sebagian besar sarjana Islam 
modern seperti Yusuf Qardhawi, Maududi, Muhammad Asad, yang masih lagi 
meneruskan penulisan bentuk pengantar ini, yang disasarkan untuk kalangan 
pembaca yang lebih luas lagi.20 Terdapat heberapa sebab utama bagi pandan-
gan mereka yang memerlukan penulisan berbentuk pengantar ini, antaranya, 
pertama, akibat daripada proses sekularisasi yang berkembang pesat di kalan-
gan umat Islam21 ditambah pula dengan ketiadaan semangat budaya ilmu yang 
sihat, masih lagi terdapat besar dan umat Islam yang masih kabur, keliru dan 
jahil dengan syariah yang sebenar.22 Manakala sebab kedua pula adalah merujuk 
kepada nasib malang ajaran Islam yang kerap dinisbahkan dengan banyak nilai 
negatif oleh musuh Islam modern seperti kuasa besar dunia dan media massa 
inilik mereka.23 Malangnya, sebagian besar dari nisbah negatif tajaan barat ini 
telah diterima baik oleh kebanyakan pemerintah umat Islam sendiri.24

Dalam menghadapi cabaran zaman modern ini, sepatutnya sesuatu penu-
lisan pengantar syariah yang diusahakan perlu menitikberatkan persoalan epis-
temologi hukum Islam yang bakal memberikan gambaran yang jelas kepada 
penganut Islam dan pembaca bukan Islam tentang bagaimana syariah Islam itu 
bukannya didasarkan kepada kepercayaan dogmatik yang tidak boleh diper-
tikaikan, tetapi hal itu dibina atas dasar yang emprikal, rasional dan mempunyai 
sumber, sebab musabab dan kaedah yang rapi, sebelum menetapkan sesuatu 

20 Muhammad Abu Bakar, "Pengaruh Luar dan Pengislaman dalam Negeri: United 
Kongdom dan Euro dalam Kebangkitan Semula Islam di Malaysia", Jendela Masa, 
Kuala Lumpur, 2001, hlm. 407-410.

21 Zakaria Stapa, Masyarakat Islam dan Isu Semua, (Kuala Lumpur: Universiti Ma-
laya, 1994), hlm. 43-49

22 Ramli Awang, Tasawvur Rabbani Menurut Al-Quran dan Sunnah, (Kuala Lumpur: 
Universiti Malaya, 1997), hlm. 54-55 dan 74-75

23 Rahimin Affandi Abdul Rahim, “Orientalisme dan Keutuhan Ummah Islam: 
Suatu Analisis“, Jurnal Syariah, Vol.9, bil. 1, 2000, hlm. 3.9-41

24 John Esposito, Islam and Democracy, (Oxford: Oxford University, 1996), hlm. 144 - 
147



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 237

hukum yang berkaitan dengan persoalan kemanusiaan.25 Pada hakikatnya, atas 
dasar inilah letaknya keistimewaan ajaran Islam yang dikesan meninggalkan 
kesan positif jangka panjang dalam konteks Alam Melayu,26seperti mengajar-
kan kepada masyarakat Melayu silam bukan setakat persoalan ibadat khusus 
semata-mata, tetapi juga persoalan tentang bagaimana sesuatu pandangan dan 
perlakuan seseorang itu harus ditanggani secara rasional dan mengikut perkae-
dahan yang Islami, dan bukannya dikerjakan secara taqlid buta tuli mengikut 
pendekatan tradisi.

Sikap beku, jumud dan taqlid di kalangan fuqaha yang sepatutnya bertin-
dak sebagai inteligensia Muslim membangun sistem fiqh yang "up to date" telah 
menimbulkan beberapa kesan buruk, seperti: 27

1. Kecenderungan ini telah menimbulkan suatu kekosongan fikiran yang ber-
bentuk ilmu. Kekosongan ini kemudiannya telah direbut atau diambil pelu-
ang oleh aliran politik luar seperti Komunis, Sekularisme dan sebagainya.

2. Kecenderungan ini menyebabkan berlakunya kesempitan dalam pelaksan-
aan hukum Islam, yang hanya dibataskan kepada bidang undang-undang 
kekeluargaan sahaja.

3. Kecenderungan ini juga menjadi sebab lahirnya tindak balas yang berlebi-
han dari sesetengah pihak sehingga mereka mahu mengikut model barat 
secara mutlak tanpa menilai kesesuaiannya dengan lunas-lunas Islam dan 
perkiraan ketimuran.
Atas dasar ini, deini untuk menghapuskan ketiga-tiga elemen yang terhasil 

akibat dari kelesuan dan kegagalan sistem fiqh, kita terpaksa mengambil sikap 
proaktif dengan membangunkan kaedah dan sistem penyelesaian (fiqh dan 
teologi) Islam yang bersifat semasa di dalam institusi membabitkan pengajian 
keilmuan Islam yang bermatlamat melatih pelajar untuk menganalisis institusi 
Islam dan kaitannya dengan realitas semasa, berbanding dengan sistem penga-
jian ala taqlid silam yang menggunakan pendekatan yang tidak kritikal, tertutup 

25 Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Jakarta: Bulan Bintang, 
1989), hlm. 328-324.

26 . Lihat Mohammad Redzuan Othman, "Pengaruh Timur Tengah dalam Perkem-
bangan Awal Kesedaran Politik Melayu",  Jendela Masa, Kuala Lumpur, 2001, hlm. 
245-266.

27 Maklumat lanjut boleh didapati dalam Rahimin Affandi Abdul Rahim, “Gerakan 
Tajdid di Malaysia: Teori Realiti”, Dinamisme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur, 
1997, hlm. 102-103.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH238

dan berasaskan latar belakang yang bukan bersifat Malaysia.28

Kerangka Epistemologi Hukum Islam

1. Persoalan Asal Usul dan Sumber Hukum Islam

Secara asasnya, syariah Islam berpunca daripada kehendak Allah yang Maha 
Berkuasa secara mutlak29 berasaskan kepada konsep tauhid Uluhiyyah dan 
Rububiyyah. Dalam konsep yang kedua ini secara jelasnya diterangkan bagaima-
na Allah yang berkuasa penuh di dalam mencipta, mendidik dan menjaga umat 
manusia dengan menganugerahkan syariahnya yang lengkap.30 Boleh dikatakan 
kesemua aliran ilmu kalam bersetuju dengan pemahaman ini yang mengaitkan 
kesempurnaan syariah ini diturunkan adalah bagi tujuan membimbing dan 
mengurangkan sifat-sifat kelemahan asasi yang dipunyai oleh manusia.31 Beri-
kutnya, apa yang lebih penting lagi konsep membantu kelemahan diri manusia 
telah dilengkapkan lagi dengan bantuan kerasulan yang berperanan mengajar 
dan mengasaskan perundangan yang paling praktikal untuk umat manusia 
sesuai dengan konteks zamannya.32 Jalinan yang erat antara wahyu Allah dan 
perutusan kerasulan ini telah menjadi sumber yang paling asas di dalam perun-
dangan Islam, yang dikenal sebagai sumber wahyu,33 terkandung di dalamnya 
semua perkara dan nilai asas Islam yang amat diperlukan oleh umat manusia 
sehingga kiamat.34

Di samping sumber wahyu ini, keistimewaan syariah jelas terserlah apabila 
hal itu turut mengakui peranan dan potensi akal manusia di dalam menentukan 
persoalan hukum Islam berpandukan garis panduan yang termaktub di dalam 
sumber wahyu. Hal ini berasaskan pengakuan dan tindakan Rasulullah sendiri 
yang menerapkan pendekatan menghidupkan penggunaan akal terpimpin di 

28 Ibid., hlm. 106
29 Ar-Rahman (55): 3; Nuh (71): 17; al-Mu’min (40): 79; dan al-Furqaan (25): 59.
30 Ramli Awang, Op. Cit., hlm 179-187.
31 Al-A’raaf (7): 179.
32 Ibn Kasir, Tafsir al-Qur'an al-'Azim, (Beirut: Dar al-Qolam, 1982), Vol. 1, hlm 354 

dan Vol. 2, hlm. 12.
33 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Pengantar Undang-undang Islam Di Malaysia, (Kuala 

Lumpur: Universiti Malaya, 1997), hlm. 39-40
34 Lihat Hashim Musa, “Islam: An Overview in History and Contemporary World”,  

Jurnal AFKAR, bil. 2, 2001, hlm. 1- 25



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 239

dalam pendidikan perundangannya yang difahami secara langsung oleh para 
sahabat. Kebenaran dan pengakuan terhadap kemampuan fungsi akal ini kemu-
diannya telah dikembangkan lagi oleh fuqaha dengan lebih mendalam di dalam 
penulisan usul al-fiqh yang mengakui sumber hukum kedua selepas sumber 
wahyu (Naqli) adalah sumber ijtihad (Aqli).35 Hasilnya, fuqaha telah melanjutkan 
perbincangan berkaitan dengan peranan akal ini di dalam beberapa bagian yang 
khusus: Pertama, penerangan yang mendetail tentang sumber hukum tambahan 
lain yang timbul daripada sumber hukum Aqli ini. Antaranya adalah Qiyas, ij-
mak, Istihsan, Maslahah, Siyasah syariah, Masalih Mursalah dan sebagainya.36

Kedua, fuqaha telah memperkemaskan lagi penerangan tentang autoriti dan 
peranan akal yang terpimpin yang lebih dikenali dengan ijtihad, yang kemudi-
annya dianggap sebagai unsur yang tidak dielakkan di dalam sistem perundan-
gan Islam.37

Ketiga, penggunaan akal perlu dikawal sepenuhnya agar ia tidak terlalu be-
bas dan statik. Pendekatan ini boleh dilihat dari kupasan fuqaha yang menyen-
tuh persoalan ruang lingkup, objektif dan fungsi sistem perundangan Islam.38 
Dalam soal ini juga fuqaha telah menjelaskan tujuan utama syariah Islam, antara 
lainnya adalah untuk mewujudkan keadilan sosial di dalam masyarakat, men-
jainin kebebasan kepada individu dan masyarakat untuk berpegang kepada ke-
percayaan dan tindakan sendiri dan memberi peluang yang sama kepada semua 
anggota masyarakat.39 Perincian tentang bagaimanakah soal keadilan sosial ini 
boleh dicapai adalah juga terserah kepada umat Islam menentukannya.40

Secara ringkasnya kita akan mendapati bagaimana di antara kedua sum-
ber hukum ini (Aqli dan Naqli), setiap pandangan dari sumber Naqli adalah 
merupakan asas terpenting yang tidak boleh dipermainkan. Mengikut perkiraan 
fuqaha klasik yang mengamalkan pendekatan yang berpandangan jauh, sean-
dainya penetapan ini tidak dimaktubkan dengan penegasan yang jelas, hal itu 

35 Al-Gazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993), 
hlm. 170.

36 Umar Jah, "The Importance of Ijtihad in the Development of Islamic law", Journal 
of Comparative Law, 1977, hlm. 31 -40.

37 I. Goldziher, The Zahiris: Their Doctrine and Their History, (Leiden: University of 
Leiden, 1971), hlm. 3-4.

38 Umar Jah, Op. Cit., hlm. 31 -40.
39 Al-Asnawi, Nihayat as-Sul, Juz IV, Vol. 3, (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982), hlm. 

108.
40 Umar Jah, Loc. Cit.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH240

akan menimbulkan kekeliruan dan huru hara yang boleh menjejaskan kemur-
niaan ajaran Islam. Ramalan ini ternyata betul kerana hal ini tidak dialami oleh 
dunia akadeinik Islam, berbanding dengan apa yang berlaku dalam agama Kris-
tian.41

Sikap kekeliruan di dalam ilmu ini42 dan tidak mempedulikan nilai- nilai 
moral yang biasanya boleh didapati dalam sesuatu pengajaran agama telah 
melahirkan sekelompok manusia yang dianggap sebagai intelektual, yang pada 
hakikatnya telah merusak bagi tamadun manusia dengan penghasilan banyak 
idea dan gagasan yang menyesatkan.43

2. Persoalan Tentang Sifat Sesuatu Hukum Islam

Dalam perbincangan fuqaha, hasil yang terbit kemudiannya daripada kedua-
dua sumber hukum wahyu dan akal ini amat berbeda sekali dari segi sifatnya 
yang perlu di fahaini oleh setiap penganut Islam. Perbedaan ini jelas kelihatan 
apabila sesuatu hukum ataupun nilai yang terbit daripada pemahaman sumber 
wahyu akan dikenali sebagai syariah, berbeda dengan nilai yang dihasilkan oleh 
sumber akal yang dikenal sebagai sistem fiqh Islam.

Sebenarnya, memang terdapat perbedaan yang jelas di antara syariah dan 
sistem fiqh. Perkataan syariah biasanya digunakan untuk merujuk kepada ke-
seluruhan ajaran Islam44 yang menyebabkan hal itu menjadi sinonim dengan 
perkataan al-Din dan Inillah, yang biasanya diterjemahkan ke dalam bahasa 
Melayu sebagai agama.45 Atas dasar ini Syariah adalah merupakan himpunan 
hukum dan kehendak Allah yang ditetapkan di dalam al-Qur’an dan Sunnah46 
yang kemudiannya secara pasti mempunyai beberapa elemen yang khusus;47 (i) 

41 Muhammad Zainiy Uthman, Op. Cit., hlm. 143-146.
42 Pandangan ini selalu diutarakan oleh Syed Muhammad Naquid al-Attas, lihat se-

bagai contohnya kupasannya tentang penyakit kekeliruan ilmu yang menyebab-
kan krisis Murtad melanda masyarakat Melayu Islam di Malaysia. Mohd Farid 
Mohd Shahran, ABIM 30 Tahun, Beberapa Isu Penting Sepanjang Tiga Dekade, (Kuala 
Lumpur, Universiti Malaya, 2001), hlm. 28-30.

43 Muhammad Zainiy Uthman, Op. Cit., hlm 140-142.
44 Mahmood Zuhdi Abd. Majid,"Pengajian Sariah: Suatu Pentakrifan", dalam Dina-

misme Pengajian Syariah, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1997), hlm. 1-2.
45 Ibid.
46 Maududi, The Islamic Law and Constitution, (Lahore: t.p, 1975), hlm. 69.
47 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Op. Cit., hlm. 2-3.



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 241

bersifat sangat murni dan tidak mengandungi apa-apa cacat cela (muqaddas), (ii) 
kebenarannya adalah bersifat mutlak dan tanpa syarat, (iii) cakupannya ada-
lah lengkap dan komprehensif (syumul), dan (iv) kuatkuasanya adalah bersifat 
alaini yaitu universal, abadi dan kekal untuk selama-lamanya.

Berbanding dengan konsep syariah, konsep fiqh adalah merujuk kepada 
usaha pemahaman dan penafsiran seseorang fuqaha terhadap sumber syariah 
(Qur’an dan Sunnah) bagi membuat kesimpulan hukum dengan menerima pak-
ai kaedah perundangan Islam.48 Atas dasar inilah hal itu bersifat relatif yang 
diungkapkan sebagai:

“Aspek fiqh dalam kefahaman ini telah memberi sifat dan warna yang tersendiri 
kepada umurn. Meskipun semata hukum Islam itu pada hakikatnya khitab Al-
lah yang dizalmkan melalui wahyu, namun sebagai yang difahami oleh fitqaha 
ia sudah mengandungi unsur lain yang di luar khitab itu sendiri yaitu mentaliti 
dan keilmuan fuqaha berkenaan, persekitaran di mana hukum itu difahami dan 
banyak lagi. Dengan kata lain, ia tidak semestinya muqaddas, mutlaq, syumul 
dan abadi”.49

Jadi, berasaskan jurang perbedaan ini, seseorang fuqaha dibenarkan untuk 
bersikap kritis, review dan bebas samada hendak menerima pakai ataupun seba-
liknya terhadap kandungan sesuatu karya fiqh Islam. Pemahaman ini juga pent-
ing untuk diketahui oleh setiap penganut Islam bagi mengelakkan sifat fanatik 
mazhab yang biasanya berlaku akibat ketaksuban yang tidak menentu terhadap 
pengamalan dan relevansinya sistem fiqh yang bersifat relatif ini.50

Atas dasar inilah yang menyebabkan kebanyakan fuqaha menegaskan bah-
wa sesuatu karya Fiqh yang bersifat relatif ini perlu dinilai secara terbuka dan 
membenarkan perselisihan pendapat,51 sebagai contohnya dengan mengguna-
kan konsep tarjih dan perbandingan mazhab yaitu proses penjanaan akal fikiran 
yang terbuka, logik, waras dan sistematik di dalam menilai sesuatu hasil karya 
fiqh silam.52 Penggunaan pendekatan-pendekatan ini yang boleh dikategorikan 

48 Ibid., hlm. 4-5.
49 Ibid.
50 Imran Ahsan Nyazee, "The Scope of Taqlid in Islamic Law", Islamic studies, Vol. 

XXII. No. 4, 1983, hlm. 9-10.
51 Lihat Abdul Halim El-Muhammady, Adab Berijtihad dan Berikhtilaf Mengikut Syar-

iat, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 2001), hlm. 52-55.
52 Lihat sebagai contohnya kupasan yang diberikan oleh Datin Paizah Hj. Ismail, 

"Fiqh al-Awlawiyat: Konsep dan Hubungannya dengan Fiqh al-Muwazanat, 
Fiqh al-Syar' dan Fiqh al-Waqi' dalam Pelaksanaan Hukum Islam", dalam Hukum 



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH242

sebagai pengamalan budaya ilmu53 yang dikesan telah melahirkan tamadun in-
telektual Islam yang amat tinggi nilai ilmiahnya suatu masa dahulu.54

Namun begitu, perubahan yang dimaksudkan bukan berarti memodifikasi 
dan mengkoordinasikan sistem fiqh supaya berjalan seiring dengan pelbagai 
sistem yang ada tanpa melihat bagaimana bahkan tuntutan sebenar adalah 
rnenggerakkan fiqh dengan perubahan berdasarkan prinsip-prinsip dan lunas-
lunas digariskan oleh syara'.55

3. Persoalan Kaedah Penggunaan Akal yang Baik dan Sistimatik

Para fuqaha Islam di dalam menelusuri kandungan Qur’an telah mendapati hal 
itu penuh berisi dengan intipati pemikiran ilmiah yang menekankan peri pent-
ingnya penolakan taqlid membuta tuli,56 perintah supaya berfikir,57 memerhati 
kejadian alam,58 memeriksa' kesahihan sesuatu yang disampaikan oleh orang 
lain,59 galakan untuk berfikir sesuai dengan hukum alam dan bukannya secara 
tahyul,60 kutukan terhadap sikap yang melandaskan pemikiran kepada hawa 
nafsu dan bukannya kepada kebenaran61 dan banyak lagi. Tidak keterlaluan 
kalau dikatakan bahwa berpandukan pemahaman terhadap pendekatan ilmiah 
ala Qur’an ini fuqaha telah memperkembangkan pendekatan ilmiah Islam, yang 
bermula dengan penerapannya di dalam ilmu hadis62 dan kemudiannya dikem-

Islam Semasa bagi Masyarakat Malaysia yang Membangun, (Kuala Lumpur, Univer-
siti Malaya, 1999), hlm. 73-80

53 Muhammad Abdul Rauf, The Muslim Mind: A Study Of The Intellectual Muslim Life 
During The Classical Era (101-700H), (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1995), 
hlm. 43-49.

54 Abdullah Alwi Haji Hassan, “Penyelidikan Sebagai Asas Kemantapan Pengajian 
Syariah", dalam Dinamisme Pengajian Syariah, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 
1997), hlm. 15-19.

55 Ibid. 
56 Al-Baqarah (2): 170; az-Zukhruf (43): 23; al-Israa’ (17): 36; dan an-Nuur (24): 15-

17.
57 Al-Hajj (22): 46; dan ar-Ruum (30): 8.
58 An-Nisaa’ (4): 82.
59 An-Nisaa (4): 83.
60 Al Ahzab (33): 43 dan 38.
61 Al-Kahfi (18): 15; al-Israa’ (17): 36; an-Najm (53): 23 dan 28.
62 Akram Diya al-Umari, Madinah, Society at the Time of the Prophet, Terj. Huda Khat-

tab, (Virginia: t.p, 1995), hlm. 23-30. 



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 243

bangkan lagi ke dalam bidang-bidang kajian ilmu-ilmu Islam lain,63 termasuklah 
di dalam ilmu usul al-fiqh.

Bertitiktolak kepada premis kelemahan dan keterbatasan akal manusia, sar-
jana Islam telah cuba memperlengkapkan kelemahan ini yang bakal menjejaskan 
proses interaksi dan pemahaman terhadap kandungan sumber wahyu dengan 
penyusunan ilmu usul al-fiqh, yang antara lainnya (i) menyusun cara yang ter-
baik untuk proses berfikir berpandukan nas-nas daripada sumber wahyu (konsep 
Qiyas), (ii) memilih keutamaan yang terbaik di antara sebagian keutamaan yang 
ada (konsep maslahah), (iii) cara yang paling betul untuk menganalisis kandun-
gan teks64 dan sebagainya. Sebagai contohnya, walaupun fuqaha mengakui oto-
ritas sesuatu sumber hukum tambahan yang bersumberkan akal (ijtihad) seperti 
Ra'yu, Istihsan, Maslaha, Qiyas, Urf; tetapi penggunaan konsep-konsep ini perlu 
dilandaskan kepada kaedah dan syarat-syarat yang agak ketat65. Hal ini dibuat 
bagi mengelakkan campur tangan golongan bukan fuqaha yang tidak mempu-
nyai keilmuan Islam sejati untuk sama-sama merumuskan sesuatu pandangan 
tentang syariah yang bakal merusak syariah Islam itu sendiri.

Pendedahan fuqaha awal dengan ilmu falsafah warisan Yunani yang kaya 
dengan perkaedahan ilmiah,66 seperti perbincangan tentang saluran pemerole-
han ilmu dan tahap-tahap pemeresapan ilmu,67 berserta dengan ilmu mantik,68 
secara jelas telah membantu fuqaha ini mengambil sikap yang selektif dan set-
erusnya menerapkan pendekatan ilmiah ini dengan beberapa pembaikian yang 
terbaik ke dalam generasi penulisan usul al-fiqh.69

Mustafa Abd. Razak dalam soal ini telah menegaskan bahwa memandan-
gkan ajaran Islam menganjurkan penggunaan dan pemanfaatan akal untuk 

63 Majid Fakhri, Sejarah Falsafah Islam, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1989), 
hlm. xviii-xix.

64 Louay Safi, Op. Cit., hlm. 39-74
65 Lihat Mohd. Saleh Haji Ahmad, Pengantar Syariat Islam, (Kuala Lumpur: Univer-

siti Malaya, 1999), hlm. 118-134.
66 Fadzlullah Haji Shuib, Op. Cit., hlm. 48-57.
67 Maklumat lanjut tentang kedua kaedah ini boleh didapati dalam Hashim Musa, 

Op. Cit., hlm. 10-14.
68 Mat Rofa Ismail, Mantik dalam Babak Pemikiran Ilmiah Tamadun Manusia, (Kuala 

Lumpur: Universiti Malaya, 1997), hlm. 1-27.
69 Mohd Fauzi Hamat, "Penghasilan Karya Sintesis antara Mantik dan Usul al-Fiqh: 

Rujukan Kepada Kitab al-Mustasfa fii 'ilm al-Usul", Jurnal AFKAR, bil. 1, 2000, 
hlm. 126-137.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH244

mengemukakan dalil dan hujah dalam perbahasan ilmiah, maka pendekatan 
ini yang kebetulan intipatinya diperolehi melalui pertembungan dengan ilmu 
falsafah Yunani telah diterapkan di dalam ilmu usul al-fiqh. Selanjutnya, beliau 
mengatakan bahwa sungguhpun ilmu usul al-fiqh ini bersumberkan Qur’an dan 
sunnah, tetapi ia tetap tidak dapat mengelakkan diri dari membabitkan peng-
gunaan kaedah fiqh dan berhujah dengan dalil-dalil akal, disamping menggu-
nakan dalil-dalil dari sumber wahyu.70

Gabungan yang kukuh di antara sumber wahyu dan akal, ditambah pula 
dengan kaedah ilmiah yang dipakai dalam bidang falsafah ini telah menjadikan 
ilmu usul al-fiqh sebagai ilmu yang paling berguna untuk tujuan pengkajian ilm-
iah71 dan hal ini telah diakui sendiri oleh kebanyakan sarjana Islam, termasuklah 
kalangan sarjana barat sendiri.72

Kerangka epistemologi Islam yang menyusun kaedah yang sistimatik untuk 
penggunaan akal yang betul dan diridai Allah ini telah dapat dimanafaatkan oleh 
banyak sarjana modern. Sebagai contohnya, terdapat beberapa sarjana modern 
seperti S. Waqar Ahmed Husaini dan Abdul Hamid Abu Sulayman yang telah 
melakukan kajian ilmiah terhadap persoalan agama dan bukan agama dengan 
menggunakan skema ilmu usul al-fiqh ini yang diakui oleh kedua sarjana ini 
sebagai skema penyelesaian masalah yang cukup berkesan sekali.

4. Persoalan Tentang Batas Kebenaran di dalam Hukum Islam

Mengikut kupasan fuqaha, setiap nilai hukum yang berjaya dikeluarkan melalui 
proses ijtihad hasil dari pengerahan daya intelektual berinteraksi dengan sum-
ber wahyu73 dapat dianggap sebagai keputusan ataupun nilai hukum yang pal-
ing betul di sisi Allah74 untuk diamalkan oleh masyarakat awam sebagai hukum 
Allah setakat mampu difahami oleh mujtahid.75 yang dapat dikesan meninggal-

70 Mustafa Abd. Razak, Tamhid li Tarikh al-falsafah al-Islamiyyah, (Kaherah: Dar Ilm, 
1966), hlm. 27, 101-123 dan 124-135.

71 Lihat Rahimin Affandi Abdul Rahim, "Etika Penyelidikan Islam: Satu Analisa", 
Jurnal AFKAR, bil. 1, 2000, hlm. 188-190.

72 W. Hallaq, "Usul al-Fiqh: Beyond Tradition", Journal of Islamic Studies, Vol. 3 (2), 
1992, hlm. 185-186.

73 Rahimin Affandi Abdul Rahim, "Ijtihad: Satu Analisis Perbandingan", Jurnal Sya-
riah, Vol. 1, bil. 2, 1993, hlm. 154.

74 Imam Syafi’i, al-Umm, Vol. 3, (Beirut: Dar al-fikr, tt), hlm. 261 dan 274.
75 Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat Fi Usul al-Syariah, Vol. 4, Cet. 3, (Beirut: Dar 



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 245

kan kesan terhadap perbincangan syariah. Dalam konteks ini, beberapa perkara 
dan isu syariah-imu kalam boleh ditunjukkan bagi menjelaskan kenyatan ini. 
Pertamanya, soal penutupan pintu ijtihad yang membawa maksud setiap gen-
erasi yang mendatang tidak perlu lagi melakukan usaha ijtihad ini dan seba-
gai gantinya mereka patut berpegang dan bertaqlid kepada mana-mana empat 
mazhab Sunni yang terpilih76. Walaupun kegiatan ijtihad ini dianggap sebagai 
fardu kifayah yang wajib diusahakan oleh segolongan pakar dari umat Islam,77 
terdapat sesetengah fuqaha Sunni yang menyatakan bahwa ummah Islam di-
maafkan , kerana tugas mengerjakan fardu kifayah ini (ijtihad) telahpun dipenuhi 
oleh ulama-ulama agung yang awal.78

Malah terdapat sesetengah fuqaha sunni sendiri menegaskan bahwa Taqlid 
Mazhab untuk zaman akan datang telah menjadi keperluan yang amat mus-
tahak, bahkan sampai ke tahap wajib. Begitu juga umat Islam di zaman yang 
akan datang, diharamkan bertaqlid kepada mana-mana mujtahid, melainkan 
kepada imam-imam mujtahid yang empat sahaja.79 Lanjutan dari pendekatan 
taqlid ini telah mengubah paradigma penulisan usul al-fiqh yang awal, yang 
dilihat sebagai kaedah untuk mengesahkan (justify) dan kadang-kadang men-
erangkan dengan terperinci fatwa dan keputusan hukum yang statik yang telah 
dikeluarkan oleh imam mujtahid yang awal.80

Bagi setengah sarjana, pandangan fuqaha sunni ini yang secara kuat terpen-
garuh dengan paradigma taqlid mempunyai kaitannya dengan pegangan ilmu 
kalam yang menentang pandangan muktazilah yang kononnya terlalu mening-
gikan kemampuan akal melebihi sumber wahyu itu sendiri. Sebagai respon ke-
terlaluan yang diberikan kepada aliran Muktazilah, fuqaha sunni ini telah mula 
meremehkan, memandang sinis pada peranan akal dan lebih suka berpegang 
dengan worldview taqlid,81 mereka berpendapat bahwa peranan akal adalah ter-

al-Ma`rifah, 1997), hlm. 245.
76 Shah Wali Allah, al-Iqd al-Jid, (Kaherah, Dar al-Ilm, 1965), hlm. 38.
77 As-Saukani, Irshad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haqq min Ilm al-Usul, (Kaherah: Dar al-

Ilm, 1937), hlm. 220.
78 Al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz IV, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

tt), hlm. 253-254.
79 Shah Wali Allah, Op.Cit., hlm. 39
80 W. Hallaq, "Considerations on the Function and Character of Sunni Legal Theo-

ry", The Journal of American Oriental Society, 1984, hlm. 681-683.
81 Peter Riddell, Islam and the Malay-Indonesian World, (Oxford: Oxford University, 

2001), hlm. 20-28.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH246

batas sifatnya dan tidak mampu mengarap pengetahuan yang terkandung di 
dalam al-Qur’an dan al-Sunnah. Bagi mereka, peranan akal hanya terbatas kepa-
da memahami amalan yang ditetapkan dalam mazhab yang empat, yang mana 
isinya adalah bersifat suci, mutlak dan sesuai untuk setiap masa dan keadaan 
tanpa mengira faktor perbedaan setempat82.

Sebaliknya mereka menggangap sebarang tindakan untuk menggunakan 
akal sebagai fahaman yang salah yang terpengaruh dengan dunia luar. Bagi 
mereka, sebarang aspek yang dikaitkan dengan dunia barat seperti sistem ilmu 
falsafah Yunani akan merosakkan pemahaman dan pengamalan nilai-nilai Islam. 
Pendekatan anti elemen luar ini sebenarnya merupakan suatu penyakit yang 
cukup merbahaya. Dalam soal ini, mengikut pendapat Wan Mohd. Nor Wan 
Daud, terdapat sejumlah besar dari sarjana Islam sendiri yang telah dijangkiti 
penyakit westophobia, sikap takut dan benci yang tidak rasional terhadap barat. 
Pada dasarnya, penyakit ini adalah serpihan daripada penyakit akal, xenopho-
bia yang menyebabkan penghidapnya sentiasa takut kepada unsur-unsur luar.83

Menurut Harun Nasution, pandangan fuqaha sunni ini yang secara kuat ter-
pengaruh dengan paradigma taqlid dan dakwaan buruk yang kononnya aliran 
Muktazilah terlalu bergantung kepada akal semata-mata tanpa memerlukan 
bantuan wahyu adalah tidak tepat dan salah, yang malangnya telah disebarkan 
sehingga hal itu dianggap sebagai betul oleh masyarakat awam. Pada hakikat 
sebenarnya golongan ini masih lagi kuat berpegang kepada wahyu, disertakan 
dengan penekanan tentang peri pentingnya penggunaan akal yang waras dalam 
kehidupan.84 Pandangan progresif ala Muktazilah ini kemudiannya telah dis-
okong oleh kebanyakan sarjana reformis Islam.85

Kalau diteliti secara mendalam terhadap pandangan Muktazilah dan Syiah 
kita akan mendapati sebagian besar dari pandangan mereka menyentuh soat 
penggunaan akal dan cara menanggani kehidupan yang sentiasa berubah ada-
lah begitu progesif sifatnya.86 Tidak heranlah kalau sebagian besar dan gerakan 

82 Abu Bakar Hamzah, Al-Imam: Its Role In Malay Society 1906-1908, (Kuala Lumpur: 
Universiti Malaya, 1981), hlm. 54-55.

83 Kata Pengantar Wan Mohd Nor Wan Daud di dalam buku Syed Muhammad 
Dawilah al-Edrus, Epistemologi Islam: Teori Ilmu dalam al-Quran, (Kuala Lumpur: 
Universiti Malaya, 1999), hlm. xv.

84 Harun Nasution, Op. Cit., hlm. 132-138.
85 Harun Nasution, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional Muktazilah, (Jakarta: Bu-

lan Bintang, 1987), hlm. 43-58.
86 Untuk melihat sumbangan berkesan yang pernah dimainkan oleh Muktazilah 



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 247

tajdid Islam modern yang telah menenma pakai pandangan dan formula yang 
diperjuangkan oleh kedua-dua mazhab ini.87

Untuk menunjukkan sifat progresif dan pro-pemodernan yang terkandung 
di dalam mazhab Syiah yang boleh diambil iktibar bersama adalah pandan-
gan mereka tentang keterbukaan pintu ijtihad sehingga kiamat dan kewajiban 
seseorang muqallid 'untuk berpegang kepada seseorang mujtahid yang masih 
hidup.88 Kedua-dua prinsip ini dipegang hasil dari pemahaman mereka terhadap 
konsep kemungkinan berlakunya kesilapan hasil usaha ijtihad yang dilakukan 
oleh seseorang mujtahid. Ia antara lainnya membawa maksud bahwa setiap hu-
kum yang dihasilkan melalui usaha ijtihad pasti akan terdapat suatu nilai atau-
pun hukum yang sebenar di sisi Allah. Sesuai dengan sifat keterbatasan akal 
manusia, nilai ataupun hukum ini berkemungkinan secara betul ataupun silap 
ditemui oleh akal seseorang mujtahid, tetapi bukannya hal itu telah mencipta 
hukum tersebut. Lebih tepat lagi, pada pandangan mereka, walaupun otoritas 
akal manusia diakui kegunaannya, namun hal itu bukanlah bersifat maksum,89 
yang menyebabkan setiap mujtahid dari setiap zaman perlu diberi peluang yang 
sama untuk melakukan ijtihad dalam setiap perkara baru yang timbul dalam 
masyarakat, termasuklah perkara-perkara yang telah diputuskan oelh mujtahid 
yang terdahulu.90

Menjelang akhir abab kesembilan belas, beberapa gerakan tajdid perundan-
gan telah merebak secara meluas ke dunia Islam dan perkembangan tajdid ini 
pada kebiasaannya akan menggunakan medium pendidikan Islam. Akibat dari 
perkembangan ini, beberapa perkembangan yang agak positif khususnya dalam 
pengajian hukum Islam bentuk baru yang lebih menggunakan paradigma tajdid 
telah dapat dikesan.

Apa yang lebih lagi, gerakan tajdid ini memberikan penekanan kepada 
beberapa perkara, antaranya adalah memberi peluang yang lebih luas kepada 
fuqaha untuk setiap zaman memainkan peranan mereka, lebih-lebih lagi da-

dalam sejarah tamadun Islam. Lihat Fadzullah Haji Shuib, Op. Cit., hlm. 45-46.
87 Pembaca digalakkan untuk membaca buku Kalim Siddiqui, Kearah Revolusi Islam, 

Terj. Hanafi Dolah, (Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1996), hlm. 11-21 dan 60-
89.

88 Muhammad Kazim Tabatabai al-Yazdi, al-Urwah al-Wuthqa, (Najaf: Al-Maktabah 
Ilmiyah, 1968), hlm. 4.

89 Ezzati, An Introduction to Shi’i Islamic Law and Jurisprudence, (Lahore: t.p, 1979), 
hlm. 99-100.

90 Ibid., hlm 74-76. 



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH248

lam beberapa perkara, seperti pertamanya, memperbetulkan segala bentuk 
kelemahan dan keburukan yang selama ini dinisbahkan kepada syariah Islam,91 
dan membuktikan idea kemajuan yang terkandung di dalam Islam.92 Keduan-
ya, mengingatkan fuqaha bahwa mereka patut menjadi agen perubahan yang 
bersikap prihatin dan proaktif dengan isu-isu semasa yang timbul di dalam 
masyarakat.93Sesuai dengan tugas fuqaha sebagai pewaris nabi-nabi, sepatutnya 
tugas mereka bukan terhad kepada menjadi penyaksi kepada peristiwa sejarah 
di zamannya, tetapi apa yang lebih penting lagi mereka patut menjadi tenaga 
utama yang mengerakkan peristiwa sejarah tersebut dengan menganalisis per-
masalahan semasa dan mengemukakan jawaban yang terbaik.94

Dalam soal ini, Qur’an dan sunnah sebagai pedoman utama untuk kejayaan 
hidup di dunia dan akhirat telah menetapkan suatu pandangan yang cukup di-
namis tentang kehidupan manusia.95 Hal ini telah dijelaskan oleh Muhammad 
Iqbal dengan katanya:

“the teaching of the Qur’an that life is a progressive creation necessitates that 
each generation, guided but unhampered by the work of its predecessors, 
should be perinitted to solve its own problems”.96 

Dinamisme pandangan Qur’an ini antara lainnya menegaskan bahwa se-
tiap generasi perlu diberi kebebasan untuk menentukan hidup mereka sendi-
ri dan menyelesaikan masalah sendiri dengan pertunjuk fuqaha sebelumnya, 
tetapi tidak sampai kepada Taqlid membuta tuli, membiarkan jawapan terhadap 
masalah masa kini ditentukan oleh fuqaha yang lepas. 97

Berasaskan pendekatan ini, seseorang fuqaha perlu menangani sesuatu pe-
rubahan dan pemodernan secara positif dan proaktif, dan bukainya secara back-
ward looking. Secara khususnya, seseorang fuqaha perlu mengambil pendekatan: 
Pertama, kepekaan yang tinggi terhadap masalah semasa yang timbul dalam 

91 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Op. Cit., hlm. 6-10.
92 Lihat sebagai contohnya, Muhammad Abu Bakar, Penghayatan Sebuah Ideal, (Kua-

la Lumpur, Universiti Malaya, 1982), hlm. 27-53.
93 Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Op. Cit., hlm. 34-40.
94 Mohd Kamil Ab. Majid, "Ulama dan Perubahan Sosial dalam Islam", Jurnal Usu-

luddin, bil. 10, 1999, hlm. 84-93.
95 Muhammad Iqbal, Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Kairo: Dar al-Qo-

lam, tt), hlm. 140-145.
96 Ibid., hlm. 168.
97 Abu Bakar al-Ash'ari, Kemerdekaan Berfikir dalam Islam, (Pulau Pinang: t.p, 1954), 

hlm. 54.



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 249

masyarakat.98 Kedua, mengurangkan monopoli pengkhususan yang dimiliki oleh 
seseorang fuqaha dan membangunkan keadah ijtihad jama'i (collective). Ketiga, 
persediaan fuqaha untuk meningkatkan pengetahuannya samada ilmu agama 
ataupun bukan agama. Ketiga-tiga pendekatan ini kalau dilihat dari segi seman-
gat dan tekniknya dapat dikesan di dalam konsep Fiqh kontemporari.99

Penutup

Sebagai rumusan akhirnya dapat kita katakan bahwa pada zaman modern ini 
yang menjanjikan masa depan yang agak mencabar bagi umat Islam, kita terpak-
sa membangunkan suatu kerangka penulisan keilmuan syariah menggunakan 
pendekatan epistemologi yang biasanya dipakai di dalam ilmu kalam. Seandain-
ya perbincangan falsafah boleh memuaskan rasa ingin tahu yang tinggi kepada 
seseorang pengkajinya yang tidak ditemui dalam bidang lain, maka pendekatan 
falsafah ini juga perlu dimasukkan ke dalam penulisan syariah Islam. Gabun-
gan antara bidang falsafah dan syariah pada dasarnya bukan perkara baru, yang 
pernah diusahakan oleh sarjana awal silam, yang secara realitasnya telah me-
mungkinkan pemahaman dan penyebaran ajaran Islam itu sendiri dengan lebih 
meluas lagi.

Bibliografi

Al-Qur’an dan Terjemahannya, Edisi Revisi, Semarang: Kumudasmoro Grafindo 
Semarang, 1994.

Abdul Halim El-Muhammady, Adab Berijtihad dan Berikhtilaf Mengikut Syariat, 
Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 2001.

Abdullah Alwi Haji Hassan, “Penyelidikan Sebagai Asas Kemantapan Penga-
jian Syariah", dalam Dinamisme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur: Universiti 
Malaya, 1997.

Abdul Rahman Abdullah, Falsafah dan Kaedah Pemikiran, Kuala Lumpur: Univer-
siti Malaya, 2001.

Abu Bakar al-Ash'ari, Kemerdekaan Berfikir dalam Islam, Pulau Pinang: t.p, 1954.
Abu Bakar Hamzah, Al-Imam: Its Role In Malay Society 1906-1908, (Kuala Lum-

pur: Universiti Malaya, 1981.

98 Sebagai contohnya, lihat kupasan Abdullah Alwi Haji Hassan tentang masalah-
masalah semasa yang timbul akibat dari proses pemodenan di Malaysia. Abdul-
lah Ali Haji Hassan, Op. Cit., hlm. 160-166. 

99 Rahimin Affandi Abdul Ranim, Op. Cit., hlm. 40-41.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH250

Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat Fi Usul al-Syariah, Vol. 4, Cet. 3, Beirut: Dar 
al-Ma`rifah,1997.

Akram Diya al-Umari, Madinah, Society at the Time of the Prophet, Terj. Huda Khat-
tab, Virginia: t.p, 1995. 

Al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz IV, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Iliniyyah, 
tt.

Al-Asnawi, Nihayat as-Sul, Juz IV Vol. 3, Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982.
Al-Gazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Iliniyyah, 1993.
Amir Mu'allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, Yogyakarta: 

FH-UII Press, 1999.
Arba'iyah Mohd Noor, "Pensejarahan di dalam Tradisi Barat dan Melayu: Satu 

Perbandingan Ringkas", Jendela Masa, Kuala Lumpur, 2001.
As-Saukani, Irshad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haqq inin Ilm al-Usul, Kaherah: Dar al-

Ilm, 1937.
A. Chozin Nasuha, Epistemologi Ushul Fiqh, Makalah disampaikan dalam Studi 

al-Qur’an Pascasarjana UIN Bandung, 2008.
Datin Paizah Hj. Ismail, "Fiqh al-Awlawiyat: Konsep dan Hubungannya den-

gan Fiqh al-Muwazanat, Fiqh al-Syar' dan Fiqh al-Waqi' dalam Pelaksanaan 
Hukum Islam", dalam Hukum Islam Semasa bagi Masyarakat Malaysia yang 
Membangun, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 1999.

Ezzati, An Introduction to Shi’i Islainic Law and Jurisprudence, Lahore: t.p, 1979.
Fadzulullah Hj. Shuib, Kecermelangan Ilmu dalam Sejarah dan Tamadun Islam, Kua-

la Lumpur: Universiti Malaya, 1995.
Harun Nasution, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional Muktazilah, Jakarta: Bu-

lan Bintang, 1987.
______, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Jakarta: Bulan Bintang, 1989.
Hashim Musa, Falsafah, Logik, Teori Nilai dan Etika Melayu: Suatu Pengenalan, Kua-

la Lumpur, Universiti Malaya, 2001.
Hashim Musa, “Islam: An Overview in History and Contemporary World”,  Jur-

nal AFKAR, bil. 2, 2001.
John Esposito, Islam and Democracy, Oxford: Oxford University, 1996.
Ibn Kasir, Tafsir al-Qur'an al-'Azim, (Beirut: Dar al-Ilm, 1982), Vol. 1 dan Vol. 2.
Imam Syafi’i, al-Umm, Vol. 3, Beirut: Dar al-fikr, tt.
Imran Ahsan Nyazee, "The Scope of Taqlid in Islainic Law", Islamic studies, Vol. 

XXII. No. 4, 1983.
Ismail Raji Faruqi, Tauhid, Kesannya Terhadap Pemikiran dan Kehidupan, Terj. Oleh 

Unit Terjemahan Modal Perangsang Sdn Bhd, Kuala Lumpur: Unit Terje-
mahan Modal Perangsang Sdn Bhd, 2000.

I. Goldziher, The Zahiris: Their Doctrine and Their History, Leiden: University of 



Epistemologi Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                               Vol. 14, No. 2, Desember 2014 251

Leiden, 1971.
Kalim Siddiqui, Kearah Revolusi Islam, Terj. Hanafi Dolah, Kuala Lumpur: Uni-

versiti Malaya, 1996.
Louay Safi, Asas-asas Ilmu Pengetahuan: Satu Kajian Perbandingan Kaedah-kaedah 

Penyelidikan Islam dan Barat, Terj. Nur Hadi Ihsan, Kuala Lumpur, Universiti 
Malaya, 1998.

Lutpi Ibrahim, "Perhubungan Ilmu Kalam dengan Fikh dalam Pemikiran Islam", 
Antologi Pemikiran Islam, Shah Alam, 1993.

Mahmood Zuhdi Abd. Majid, Pengantar Undang-Undang Islam Di Malaysia, Kuala 
Lumpur: Universiti Malaya, 1997.

Mahmood Zuhdi Abd. Majid,"Pengajian Sariah: Suatu Pentakrifan", dalam Dina-
misme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1997.

Majid Fakhri, Sejarah Falsafah Islam, Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1989.
Mat Rofa Ismail, Mantik dalam Babak Pemikiran Ilmiah Tamadun Manusia, Kuala 

Lumpur: Universiti Malaya, 1997.
Maududi, The Islainic Law and Constitution, Lahore: t.p, 1975.
Mohammad Redzuan Othman, "Pengaruh Timur Tengah Dalam Perkembangan 

Awal Kesedaran Politik Melayu", Jendela Masa, Kuala Lumpur.
Mohd Farid Mohd Shahran, ABIM 30 Tahun, Beberapa Isu Penting Sepanjang Tiga 

dekade, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2001.
Mohd Fauzi Hamat, "Penghasilan Karya Sintesis antara Mantik dan Usul al-

Fiqh: Rujukan Kepada Kitab al-Mustasfa fi 'ilm al-Usul", Jurnal AFKAR, bil. 
1, 2000.

Mohd Kamil Abd. Majid, "Ulama dan Perubahan Sosial dalam Islam", Jurnal 
Usuluddin, bil. 10, 1999.

Mohd. Saleh Haji Ahmad, Pengantar Syariat Islam, Kuala Lumpur: Universiti Ma-
laya, 1999.

Muhammad Abu Bakar, Penghayatan Sebuah Ideal, Kuala Lumpur, Universiti Ma-
laya, 1982.

______, "Konsep Kemajuan Modern dan Koinitmen Kehidupan Muslim", Jurnal 
ISLAMIA, Kuala Lumpur, 1991, Vol. IV.

______, "Pengaruh Luar dan Pengislaman dalam Negeri: United Kongdom dan 
Euro dalam Kebangkitan Semula Islam di Malaysia", Jendela Masa, Kuala 
Lumpur, 2001.

Muhammad Abdul Rauf, The Muslim Inind: A Study Of The Intellectual Muslim 
Life During The Classical Era (101-700H), Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 
1995.

Muhammad Iqbal, Reconstruction of Religious Thought in Islam, Kairo: Dar al-Qo-
lam, tt.



Rahimin Affandi Abd Rahim

  Vol. 14, No. 2, Desember 2014                               Al-Risalah       JISH252

Muhammad Kazim Tabatabai al-Yazdi, al-Urwah al-Wuthqa, Najaf: Al-Maktabah 
Iliniyah, 1968.

Muhammad Zainiy Uthman, "Islam, Sains dan Pemikiran Objektif: Suatu Per-
bandingan Ringkas", Jurnal YADIM, bil. 2, November 2001.

Mustafa Abd. Razak, Tamhid li Tarikh al-falsafah al-Islainiyyah, Kaherah: Dar Ilm, 
1966.

Patrick Materson, Atheism and Alienation, London: t.p, 1971.
Peter Riddell, Islam and the Malay-Indonesian World, Oxford: Oxford University, 

2001.
Rahimin Affandi Abdul Rahim, "Ijtihad: Satu Analisis Perbandingan", Jurnal 

Syariah, Vol. 1, bil. 2, 1993.
______, “Gerakan Tajdid di Malaysia: Teori Realitas”, Dinamisme Pengajian Sya-

riah, Kuala Lumpur, 1997.
______, “Fiqh Malaysia: Satu Tinjauan Sejarah", Fiqh Malaysia: Kearah Pembinaan 

Fiqh Tempatan yang Terkini, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2000.
______, “Orientalisme dan Keutuhan Ummah Islam: Suatu Analisis“, Jurnal Sya-

riah, Vol. 9, bil. 1, 2000.
______, "Etika Penyelidikan Islam: Satu Analisa", Jurnal AFKAR, bil. 1, 2000.
Ramli Awang, Tasawvur Rabbani Menurut Al-Qur’an dan Sunnah, Kuala Lumpur: 

Universiti Malaya, 1997.
Shah Wali Allah, al-Iqd al-Jid, Kaherah, Dar al-Ilm, 1965.
Syed Muhammad Dawilah al-Edrus, Epistemologi Islam: Teori Ilmu dalam al-

Qur’an, Kuala Lumpur: Universiti Malaya, 1999.
Umar Jah, "The Importance of Ijtihad in the Development of Islainic law", Journal 

of Comparative Law, 1977.
Wan Mohd Nor Wan Daud, Pembangunan di Malaysia: Kearah Satu Kefahaman Baru 

yang Lebih Sempurna, Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2001.
W. Hallaq, "Considerations on the Function and Character of Sunni Legal Theo-

ry", The Journal of American Oriental Society, 1984.
   ______, "Usul al-Fiqh: Beyond Tradition", Journal of Islainic Studies, Vol. 3 (2), 

1992.
Zaid Ahmad, "Epistemologi dan Dimensi Kemanusiaan dalam Kajian Bandar: 

Satu Analisis Menurut Perspektif Islam", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, bil. 
3, 2001.

Zakaria Stapa, Masyarakat Islam dan Isu Semua, Kuala Lumpur: Universiti Ma-
laya, 1994.



Pedoman Penulisan

Al-Risalah       JISH                                Vol. 14, No. 2, Desember 2014

PEDOMAN PENULISAN

BENTUK NASKAH

Jurnal Al-Risalah menerima naskah/tulisan, baik dalam bentuk artikel hasil pe-
nelitian (research papers), artikel ulasan (review), dan resensi buku (book review), 
baik dalam Bahasa Indonesia, Bahasa Arab atau Bahasa Inggeris

CARA PENGIRIMAN NASKAH

Tulisan dialamatkan kepada Redaksi Jurnal Al-Risalah Fakultas Syariah IAIN 
Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Jl. Jambi-Muara Bulian KM. 16 Simp. Sungai 
Duren, Muaro Jambi-Jambi, Telp. (0741) 582021, email: jurnal.alrisalah@gmail.
com. Penulis harus menyerahkan 2 (dua) eksamplar naskah/tulisan dalam ben-
tuk hard copy (print out) dan soft copy dalam CD/flash disk, atau melalui email 
ke redaksi jurnal Al-Risalah.

FORMAT NASKAH

Al-Risalah adalah jurnal ilmiah yang terbit dua kali setahun. Al-Risalah siap 
menerima sumbangan tulisan dari para penulis, dengan ketentuan sebagai beri-
kut:
1. Tulisan belum pernah diterbitkan/dipublikasikan di dalam buku atau ma-

jalah lainnya. Topik tulisan sesuai dengan lingkup kajian jurnal, yakni kajian 
ilmu syariah dan ilmu hukum.

2. Jumlah halaman antara 20-25 halaman, ukuran kertas A4 spasi ganda. (Mar-
gin kiri 4, atas 4, kanan 3, dan bawah 3).

3. Tulisan yang masuk dilengkapi biodata penulis, meliputi: nama, asal pergu-
ruan tinggi/instansi, dan kualifikasi keilmuan penulis.

4. Tulisan yang telah diserahkan menjadi hak redaksi, dan redaksi berhak mer-
ubah tulisan tanpa mengurangi makna tulisan.



Pedoman Penulisan

Vol. 14, No. 2, Desember 2014                                   Al-Risalah       JISH

SISTEMATIKA NASKAH

Judul Naskah

Judul ditulis dengan huruf kafital diletakkan di tengah margin. Judul tulisan 
diikuti pula dengan abstrak dalam Bahasa Indonesia dan Bahasa Inggeris  antara 
50-100 kata dan kata kunci (keywords) sebanyak 2-5 kata. Abstrak ditulis satu 
spasi dan ditulis dalam satu paragraf. 

Pendahuluan

Dalam pendahuluan harus berisikan latar belakang masalah yang diangkat, be-
serta rumusan masalah. Jika perlu, dapat dimuat secara ringkas metode peneli-
tian yang digunakan. 

Pembahasan dan Hasil Penelitian

Berisikan pembahasan terhadap permasalahan yang dikaji dalam naskah, analisis, 
serta penjelasan tentang hasil penemuan selama penelitian. Namun, tidak perlu 
dicantumkan kalimat “PEMBAHASAN DAN HASIL PENELITIAN”.

Penutup

Berisikan kesimpulan, ditambah saran-saran jika diperlukan.

SUMBER KUTIPAN

Kutipan menggunakan cara Ibid, Op. Cit, dan Loc. Cit.  Semua tulisan mengguna-
kan referensi model footnote, dengan ketentuan sebagai berikut:
1. Ayat al-Qur’an, contoh: An-Nisaa’ (4): 42.
2. Buku, contoh: Muhammad Hasbi, Nalar Fiqih Kontemporer, cet. ke-2, (Jambi: 

Syariah Press, 2008), hlm. 8.
3. Apabila penyusun/penulis lebih dari dua orang, cukup nama penyusun 

pertama saja yang ditulis dan nama-nama lain diganti “dkk” (dan kawan-
kawan), contoh: Hasan Ibrahim Hasan, dkk., an-Nuzum al-Islamiyyah, edisi 
ke-1, (Kairo: Lajnah at-Ta’lif wa at-Tarjamah wa an-Nasyr, 1953), hlm. 54.

4. Penyusun/penulis bertindak sebagai editor atau penghimpun tulisan, con-
toh: M. Nazori Madjid (ed.), Agama & Budaya Lokal: Revitalisasi Adat & Budaya 



Pedoman Penulisan

Al-Risalah       JISH                                Vol. 14, No. 2, Desember 2014

di Bumi Langkah Serentak Limbai Seayun, (Jambi: Sulthan Thaha Press, 2009), 
hlm. 42.

5. Penyusun/penulis sebagai suatu perhimpunan, lembaga, panitia atau tim, 
contoh: Tim Penyusun, Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas Syariah, (Jambi: 
Syariah Press, 2010), hlm.1.

6. Nama penulis tidak ada, contoh: Panduan Amaliyah Ramadhan, (Jambi: Sul-
than Thaha Press, 2009), hlm. 9.

7. Buku terjemahan, contoh: Ahmad Haris, Islam Inovatif: Eksposisi Bid’ah dalam 
Teori dan Praktek, alih bahasa Bahrul Ulum dan Mohamad Rapik, (Jambi: Sul-
than Thaha Press, 2007),  hlm. 51.

8. Buku saduran, contoh: Vollmar, Hukum Benda, disadur oleh Chidir Ali, 
(Bandung: Tarsito, 1978), hlm. 234.

9. Kamus, contoh: Kamus Umum Bahasa Indonesia, W. J. S. Poerwadarminta, 
(Jakarta: Balai Pustaka, 1987), hlm. 12.

10. Artikel dalam jurnal, majalah atau surat kabar, contoh: H. Tjaswadi, “Sekali 
Lagi tentang Amandemen UUD 1945,” Kedaulatan Rakyat, No. 227, Th. 
LVII (Selasa, 21 Mei 2002), h1m. 8.

11. Artikel dalam media massa, contoh: M. Luqman Hakiem, “Tasawuf dan 
Proses Demokratisasi”, KOMPAS, 30 Maret 2001, hlm. 4.

12. Artikel dalam buku atau ensiklopedi, contoh: Syamsul Anwar, “Teori Kon-
formitas dalam Metode Penemuan Hukum Islam al-Gazali,” dalam M. 
Amin Abdullah, dkk., (ed.), Antologi Studi Islam: Teori dan Metodologi, (Yog-
yakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), h1m. 275.

13. Hasil penelitian yang tidak diterbitkan, contoh: Illy Yanti dan Rafidah, 
”Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam UU NO.3/2006 (KHI) dan Implemen-
tasinya dalam Sistem Ekonomi Nasional”, Hasil Penelitian Kompetitif  
IAIN STS Jambi, (2009), hlm. 10.

14. Makalah tidak diterbitkan, contoh: Rahmadi, “Kaedah-Kaedah Falakiyah”, 
Makalah Disampaikan pada Lokakarya Hisab Rukyat, Diselenggarakan oleh 
Kanwil Depag Provinsi Jambi, Jambi, 26 Desember 2009, hlm. 5.

15. Sumber yang masih berbentuk manuskrip, contoh: Undang-Undang Palem-
bang, Berg Col. No. 146, Perpustakaan Universitas Leiden, Vol. No.3.

16. Dokumen berbentuk surat-menyurat, contoh: Staatsblaad van Nederlandsch 
Indie, 1937, No. 116.

17. Dokumen dalam bentuk arsip-arsip perkantoran lainnya, contoh: Pengadi-
lan Agama Kota Jambi, Daftar Jumlah Kasus Perceraian 2011, 22 April 2012.   



Pedoman Penulisan

Vol. 14, No. 2, Desember 2014                                   Al-Risalah       JISH

18. Peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya belum disebutkan 
dalam tulisan, contoh: Undang-Undang  RI Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan, Pasal 2 ayat (1).

19. Nomor dan nama peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya su-
dah disebutkan dalam tulisan, contoh: Pasal 2 ayat (1).

20. Pidato, contoh: Pidato Menteri Agama, Disampaikan dalam Acara Briefing 
Dengan Jajaran Kanwil Depag Provinsi Jambi dan IAIN, Tanggal 1 Februari 
1988.

21. Wawancara, contoh: Wawancara Dengan Abdullah, Ketua RT. 03 Kel. Sim-
pang IV Sipin Kec. Telanaipura-Jambi, 5 Maret 2009.

22. Website tanpa penulis, contoh: ”Remarks before the American Muslim 
Council,” http://usinfo. state.gov/usa/islam/s050799.htm, akses 7 Mei 
2009.

23. Website dengan pencantuman penulis, contoh: Noam Chomsky, “Market 
Democracy in a Neoliberal Order: Doctrines and Reality,” http://www.
zmag.org/chomsky/ index.cfm, akses 10 Januari 2003.

CONTOH PENULISAN BIBLIOGRAFI 

Akh. Minhaji, Strategies for Social Research: The Methodological Imagination in Is-
lamic Studies, Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2009. 

Andi Rustam, Ahmad Bakaruddin R. dan Syaiful, “Voting Behavior Pemilih Pe-
mula pada Pemilu 2004 di Kota Padang” dalam Ahmad Bakaruddin R, dkk., 
(ed), Teori dan Metode Penelitian Ilmu Politik, Padang: Laboratorium Ilmu Po-
litik Unand, t.t.

Anik Ghufron, Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif, Makalah Dipresentasi-
kan pada Kuliah Metodologi Penelitian di Program Doktor UIN Yogyakarta 
di Jambi, tanggal 25-26 Januari  2010.

Djawahir Hejzziey,  Pedoman Penelitian Skripsi, Jakarta: ttp, 2007.
John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 1993.
Program Pascasarajana UIN Yogyakarta, Buku Pedoman Penuisan Disertasi, Cet. 2, 

Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2008.
Sayuti, “Relevansi antara Maal Administratif dan Upaya Penciptaan Good Gover-

nance”, Jurnal Ilmiah Al-Risalah, Fakultas Syariah IAIN STS Jambi, Volume 
12, Nomor 1, Juni 2012.



Pedoman Penulisan

Al-Risalah       JISH                                Vol. 14, No. 2, Desember 2014

Tim Penulis Fakultas Syariah dan Hukum, Buku Pedoman Penulisan Skripsi, Ja-
karta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2007.




