
JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 1 

 

Politik Ilahi: Studi Kasus Sebaran 

Kekuasaan Pasca Tunakisma di Desa 

Muara, Kabupaten Bogor 

1. Widya Safitri 

    Badan Riset dan Inovasi Nasional, Indonesia 

2. Lusiana Rumintang  

    Universitas Indonesia, Indonesia  

 

Abstrak 

Tulisan ini mengkaji sebaran dan struktur kekuasaan yang terbentuk 

setelah terjadinya tunakisma di Desa Muara, Kabupaten Bogor. Desa 

Muara mengalami tunakisma akibat dua stigma negatif yang 

terbentuk dari proses panjang sejarah desa. Stigma negatif tersebut 

menyebabkan Desa Muara berada pada posisi lemah dalam politik air 

antardesa pengguna aliran Sungai Ci Sadane. Hal ini menyebabkan 

Desa Muara mengalami kelangkaan air untuk irigasi sawah yang 

berujung pada keputusan para petani untuk menjual sawah yang 

mereka miliki sehingga akhirnya mereka menjadi tunakisma. 

Masyarakat Desa Muara merespons kondisi tunakisma dengan 

menyuarakan kegelisahannya melalui inward-looking communities 

(melihat ke dalam komunitas mereka sendiri) dan membangun 

struktur politik baru untuk memperebutkan sumber daya di dalam 

desa. Struktur politik baru yang dibangun dengan tameng religius 

secara keseluruhan. Gaib dan mistik menjadi penentu individu yang 

berhak menguasai sumber daya tertentu untuk keberlangsungan 

hidup. Kondisi itu juga menimbulkan dinamika baru bagi generasi 

muda sebagai akibat dari internalisasi akan kekuasaan dan agama. 

Tulisan ini menjabarkan proses munculnya struktur politik baru di 

Desa Muara. Lebih jauh lagi, tulisan ini juga memaparkan temuan-

temuan kejadian yang terjadi berdasarkan aktivitas warga Desa 

Muara dalam tatanan politik desa yang baru. 

Kata Kunci: Tunakisma, Politik desa, Stigma, Kekuasaan, agama. 

 

Abstract 

This paper examines the distribution and structure of power which 

was formed after the occurrence of landlessnes in Muara Village, 

Bogor Regency. Muara Village experienced landlessness resulted 

from two negative stigma which was formed from a long process of 

the village history. The negative stigma caused the village to have 

weak position in water politics between villages that use the Ci 

Sadane River flow. This caused Muara Village to experience water 

scarcity for rice irrigation which led to the decision of the farmers to 

sell their rice fields so that they eventually became landless. The 

people of Muara Village responded to the condition of landlessness 

by expressing their anxiety through inward-looking communities and 

Jurnal Tanah Pilih 

Vol. 2, No. 1, 2022 

E-ISSN 2777-1113 

 

 
Corresponding Email: 

widya1fitri@gmail.com 

 

 

Article’s History 

Submitted: Sept 12, 2021 

Revised: April 10, 2022 

Accepted: April 10, 2022 

Published: April 30, 2022 

 

 

Copyright © 2022 

The Author(s) 

 

This article is licensed 

under CC BY 4.0 License 

 
 

 

Published by 

 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 2 

 

building new political structures to fight for resources within the 

village. A new political structure built with general religious mask. 

Magic and mystics determined the individual who has the right to 

control certain resources for survival. This condition also created 

new dynamics for the younger generation as a result of the 

internalization of power and religion. This paper describes the 

process of the emergence of a new political structure in Muara 

Village. Furthermore, this paper also explaines the findings of events 

that occurred based on the activities of the residents of Muara 

Village in the new village political order. 

Keywords: Landless, Village politics, Stigma, Power, Religion. 

 

 

PENDAHULUAN  

Tunakisma marak terjadi di berbagai negara agraria, termasuk Indonesia. Tunakisma merupakan 

kondisi dimana petani kehilangan lahan pertaniannya yang disebabkan oleh banyak faktor (Liang 

and Li 2014). Faktor paling populer yang menjadi penyebab tunakisma adalah adanya kebijakan 

dan kebutuhan negara sehingga terjadi alih fungsi lahan pertanian menjadi lokasi pembangunan 

pemukimam, wilayah industri, atau didominasi negara lainnya (Fadoli, 2002). Indonesia sendiri 

dalam laporan pemerintah tahun 1993 sudah menunjukkan lima juta kepala keluarga dari total 

19,5 juta kepala keluarga petani mengalami tunakisma dan meningkat menjadi 9 juta kepala 

keluarga dari jumlah 21,5 juta kepala keluarga pada tahun 1993 (BPS, 1993). Dengan kata lain, 

terjadi peningkatan sebesar 30% jumlah petani tunakisma dalam rentang waktu 1983-1993. 

Desa Muara merupakan salah satu desa yang petaninya mengalami tunakisma. Namun tunakisma 

di Desa Muara tidak disebabkan oleh dominasi negara atau kebutuhan pemilik modal. Penyebab 

terjadinya tunakisma di Desa Muara adalah kelangkaan air yang terjadi akibat diskriminasi 

politik air. Hal itu menyebaban Desa Muara menerima stigma negatif hasil dari proses panjang 

sejarah desa. Stigma negatif ini tidak hanya menyebabkan warga Desa Muara kehilangan 

tanahnya, tetapi juga memposisikan warga desa dikucilkan oleh desa-desa di sekitarnya. 

Pengucilan ini menyebabkan warga Desa Muara yang mayoritasnya adalah petani, tidak 

memiliki akses akan sumber penghasilan lain setelah menjadi tunakisma. Keterbatasan akses dan 

kehilangan mata pencarian utama membuat warga Desa Muara terpaksa menggantungkan 

hidupnya pada sumber daya yang tersisa di dalam desa dan terbentuklah struktur baru. 

Tulisan ini bertujuan mengkaji internalisasi nilai-nilai agama pada sebaran kekuasaan di Desa 

Muara pasca terjadinya tunakisma. Bagaimana warga Desa Muara dapat bertahan ditengah 

keputusasaan kehilangan satu-satunya sumber penghidupan mereka? Bagaimana proses 

terbentuknya struktur politik baru di Desa Muara? Bagaimana warga Desa Muara melibatkan 

agama dalam perebutan kekuasaan dan akses akan sumber daya yang tersisa di dalam desa? 

Ritzer (Ritzer, 2012) mengungkap secara umum teori paradigma sosial dengan melihat manusia 

sebagai aktor yang kreatif atas realitas sosialnya. Artinya, bahwa manusia tidak sepenuhnya 

ditentukan oleh norma-norma, kebiasaan-kebiasaan, nilai-nilai dan sebagainya, yang tercakup 

dalam fakta sosial berupa tindakan yang menggambarkan dan menggariskan struktur dan pranata 

sosial. Pandangan realita sosial menunjukkan bahwa manusia memiliki kebebasan untuk 

bertindak di luar batas kontrol struktur dan pranata sosial tempatnya berasal. 

Manusia dengan aktif dan kreatif mengembangkan dirinya melalui respon terhadap stimulus 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 3 

 

dalam dunia kognitif. Hal ini menunjukkan paradigma definisi sosial lebih tertarik terhadap apa 

yang ada dalam pemikiran manusia tentang proses sosial. Proses sosial menganggap manusia  

sebagai pencipta realitas sosial yang relatif dan bebas di dalam dunia sosialnya. 

Istilah konstruksi sosial atas realita (social construction of reality) pertama kali diperkenalkan 

oleh Berger dan Luckmann (Berger and Luckmann 1991) yang berasal dari dukungan aliran 

interaksi simbolis dan fenomenologi Schultz. Berger dan Luckmann mengamati proses ketika 

individu menanggapi kejadian di sekitarnya berdasarkan pengalaman mereka. 

Berger dan Luckmann (Berger and Luckmann 1991) menjelaskan institusi masyarakat 

diciptakan, dipertahankan, atau diubah melalui tindakan dan interaksi masyarakat. Setiap realitas 

sosial dibentuk dan dikonstruksi oleh masyarakat itu sendiri. Proses terciptanya konstruksi 

realitas sosial melalui tiga tahap, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Proses ini 

terjadi sebagai akibat adanya dialektika antara individu yang menciptakan masyarakat dan 

masyarakat yang menciptakan individu.  

a. Eksternalisasi, yakni proses penyesuaian diri dengan dunia sosiokultural sebagai produk 

dari masyarakat. 

b. Objektivasi, yakni proses institusionalisasi tahap di mana interaksi sosial yang terjadi 

dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan. 

c. Internalisasi, yakni proses individu mengidentifikasi dirinya dengan lembaga-lembaga 

sosial atau organisasi sosial tempat individu tersebut menjadi anggotanya. 

 

Payne (2016) menjelaskan arena konstruksi sosial menjadi bagian penting bagi struktur sosial. 

Payne juga menyatakan bahwa elemen terakhir yang harus dipertimbangkan dalam konstruksi  

sosial adalah bagaimana politik-politik teori pekerjaaan sosial berlangsung di antara masyarakat. 

Antar satu arena dengan arena lainnya yang saling mempengaruhi. 

 

Kuswarno (2008) mengungkap konstruksi realitas sosial berhasil menemukan hubungan antara 

bahasa, interaksi sosial dan kebudayaan. Bahasa kemudian dianggap menjadi jembatan bagi 

manusia dalam memahami realitas, sekaligus sebagai pedoman dalam berperilaku. 

 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa konstruksi sosial merupakan produk sosiokultural 

yang dilembagakan dan terinternalisasi secara individual maupun lembaga. Kesamaan Bahasa 

merupakan elemen penting dalam internalisasi konstruksi sosial.  

 

METODE  

Penelitian ini dilakukan selama 12 bulan yaitu juni 2016 sampai Mei 2017. Penulis bertindak 

sebagai peneliti serta berinteraksi aktif dengan warga Desa Muara. Peneliti berada di sana (being 

there) saat melakukan penelitian agar dapat melihat dan memahami pemaknaan (meaning) 

subjek penelitian saat melakukan diskusi, wawancara, dan saat sedang berpartisipasi aktif. 

Subjek penelitian juga dapat menjadi teman belajar peneliti selama penelitian berlangsung 

(Roncoli et al. 2009). Selain itu peneliti juga melakukan in-depth observation (observasi 

mendalam) saat pengumpulan data penelitian. Hal-hal yang diobservasi oleh peneliti adalah: 

cerita atau tuturan hasil wawancara. Peneliti juga menggunakan metode immersion selama 

melakukan penelitian. Immersion dilakukan untuk meningkatkan kepekaan peneliti dalam 

berinteraksi dengan subjek penelitian (Emmerson 2007). Sumber informasi lainnya diperoleh 

melalui desk review dokumen desa, artikel, berita, dan sumber-sumber terkait. Penelitian ini 

dilakukan di Desa Muara, Kabupaten Bogor, Provinsi Jawa Barat. 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 4 

 

   

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Desa Muara memiliki sejarah yang kemudian menimbulkan stigma negatif bagi citra desa ini. 

Stigma pertama yaitu Desa Muara sebagai desa garong. Stigma ini muncul dikarenakan asal usul 

desa ini yang dipercaya sebagai desa yang dibuka oleh sekelompok garong (pelaku tindak 

kriminal yang melakukan pencurian atau perampokan) pada tahun 1945 sebagai markas 

persembunyian. Kelompok garong ini meresahkan warga desa di sekitarnya karena mereka 

kerap menjarah harta benda warga yang melintasi daerah tersebut. Menurut tuturan warga desa 

yang diwawancarai oleh peneliti, kelompok garong yang dimaksud bukanlah garong seperti 

yang dibicarakan oleh warga desa lain. Mereka adalah mantan tentara yang merasa tidak puas 

dengan kebijakan Soekarno pada masa itu dan memutuskan untuk membentuk kelompok 

pergerakan sendiri. Mereka hanya menjarah harta kelompok saudagar kaya untuk diberikan 

kepada warga di sekitarnya. Namun pemahaman ini tidak tersampaikan kepada warga desa di 

sekitar Desa Muara. Lokasi Desa Muara yang berada di tengah-tengah hutan bambu sebagai 

daerah rawan garong sudah melekat. 

Stigma kedua Desa Muara adalah sebagai desa PKI. Menurut informan lain yang penulis temui, 

stigma itu muncul sejak tahun 1965 yakni tahun terjadinya peristiwa G30S/PKI. Pada saat itu, 

warga Desa Muara yang berprofesi sebagai petani ikut bergabung dalam organisasi Barisan Tani 

Indonesia (BTI) dengan tujuan saling bertukar informasi seputar pertanian khususnya padi. BTI 

kemudian menjadi salah satu organisasi yang dianggap sebagai bagian dari Gerakan PKI di 

Indonesia. Hal ini berimbas kepada warga Desa Muara yang turut dianggap sebagai bagian dari 

PKI. Kejadian selanjutnya yang semakin menekankan bahwa warga Desa Muara ikut andil 

dalam Gerakan PKI di Indonesia yaitu semua warga Desa Muara yang pada saat itu berprofesi 

sebagai guru agama di madrasah terdekat diberhentikan dengan tidak hormat. 

Kedua stigma tersebut memunculkan sikap apatis warga desa lain terhadap warga Desa Muara. 

Pengucilan akan warga Desa Muara pun tidak dapat dihindari. Desa Muara merupakan salah satu 

desa pengguna aliran Sungai Ci Sadane sebagai sumber pengairan sawah. Karakteristik desa 

yang berada di bantaran Sungai Ci Sadane menyebabkan para petani menggunakan aliran sungai 

sebagai sumber air untuk irigasi. Pengaturan penggunaan air Sungai Ci Sadane diatur oleh 

panitia penentu buka-tutup (irigasi) air dari desa teratas hingga desa terbawah. Aturan buka tutup 

ini membentuk musim tanam dan panen padi yang saling bergantian antar desa di atas dengan 

desa di bawah. Air akan ditahan saat desa atas sedang membutuhkan air menggenangi sawahnya 

kemudian dibuka untuk dialiri ke desa bawah saat desa atas sudah tidak membutuhkan banyak 

air untuk sawahnya. Hal ini berlangsung hingga desa di daerah muara. Panitia penentu buka 

tutup air ini disebut ulu-ulu. Warga Desa Muara secara formal berada dalam struktur ulu-ulu, 

tetapi pengucilan terhadap mereka masih terus berlangsung. Sering kali keputusan waktu buka-

tutup air tidak melibatkan atau menanggapi pendapat perwakilan ulu-ulu dari Desa Muara. 

Puncak pengabaian terjadi saat desa-desa lain mulai mencoba mina padi, dimana sawah 

digunakan tidak hanya untuk menanam padi tetapi juga untuk budidaya ikan. Siklus dan 

kebutuhan air mulai berubah dan berimbas kepada Desa Muara yang berada di hilir. Akibat 

berubahnya siklus buka tutup air adalah gagal panen padi bagi Desa Muara. Gagal panen 

menyebabkan warga Desa Muara kekurangan modal tanam, dalam tiga tahun warga Desa Muara 

mulai kesulitan tidak hanya untuk bertani tetapi juga untuk bertahan hidup. Pilihan yang 

kemudian mereka pilih adalah menjual sawah-sawahnya secara bertahap hingga mereka terjebak 

dalam kondisi tunakisma. 

Kondisi tunakisma memberi tekanan besar untuk warga Desa Muara. Satu-satunya mata 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 5 

 

pencaharian untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka sudah tidak ada. Mereka sebelumnya 

bergerak sebagai satu kesatuan untuk mencari cara untuk mengatasi masalah kelangkaan air 

kemudian mulai terpecah dan mencari solusi kebutuhan masing-masing. Berger dan Luckman 

menjelaskan bahwa proses konstruksi sosial terjadi dalam tiga tahap, yaitu: eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi.  Warga Desa Muara memiliki keterbatasan menyuarakan 

keresahannya kepada desa-desa di sekitarnya sebagai pihak eksternal. Secara institusional 

melalui lembaga pemerintah pun mereka mendapat pengucilan akibat stigma yang melekat di 

Desa Muara. Tahap terakhir yang dapat mereka lakukan yaitu internalisasi ke dalam komunitas 

mereka sendiri. 

Konstruksi sosial. 

Konstruksi sosial yang terjadi di Desa Muara bertujuan untuk memerebutkan kekuasaan dan 

akses akan sumber daya yang ada di dalam desa. Sumber daya yang dimaksud bukanlah 

sumberdaya alam seperti pertambangan, atau kekayaan alam lainnya. Sumber daya pada konteks 

ini adalah sumber-sumber pemasukan pada peran tertentu di dalam masyarakat Desa Muara 

sendiri. Sumber daya ini sangat menarik bagi peneliti, karena sumber daya yang direbutkan ini 

memperlihatkan kondisi masyarakat desa muara secara gamblang. Perebutan posisi sosial yang 

bernilai ekonomis menunjukkan bahwa masyarakat Desa Muara sudah berada diambang 

keputusasaan. Warga Desa Muara bermukim tepat di tengah-tengah Kawasan sawah yang 

melintang lebar dan tepat di bantaran sungai ci Sadane. Jalan menuju desa sendiri melawati 

hutan bambu yang sangat rimbun hingga membentuk terowongan panjang rimbunan batang 

bambu berwarna hijau pekat dan subur. Namun mereka berada pada posisi tunakisma dan 

dikucilkan dalam hubungan sosial dengan desa-desa di sekitarnya. Landscape hijau membentang 

sangat bertentangan dengan kondisi perekonomian masyarakat Desa Muara yang begitu tandus. 

Tidak hanya kesulitan karena tidak memiliki banyak harta, tetapi warga Desa Muara juga 

kesulitan menemukan sumber penghasilan untuk memenuhi kebutuhan dasar sehari-hari mereka. 

Kondisi perekonomian mereka ibarat gurun yang tidak hanya tandus tetapi juga hampir mustahil 

menemukan sumber air. Satu-satunya oase yang saat ini dapat mereka akses adalah diri mereka 

sendiri, dengan menjadi aktor pemenuh kebutuhan dasar bagi diri mereka sendiri. 

Kebutuhan dasar tersebut terbagi menjadi dua, yaitu: 

1) Kebutuhan dasar tubuh. 

Kebutuhan dasar yang dibutuhkan untuk kepentingan fisik warga Desa Muara seperti makanan, 

minuman, pakaian, penerangan, kesehatan, dan komunikasi. Aktor-aktor yang menempati posisi 

pemenuh kebutuhan dasar tubuh di antaranya adalah: agen sembako, penjual token listrik, agen 

BPJS, agen pulsa, penjual jajanan, agen gas. Masing-masing aktor pun hanya dapat menguasai 

satu barang atau jasa. Misalnya, jika pak Ahmad menjual gas maka pak Ahmad tidak dibenarkan 

menjual air galon. Begitu pula dengan agen pulsa, masing-masing aktor hanya menjual untuk 

satu provider tertentu. 

2) Kebutuhan dasar ruh.  

Kebutuhan dasar yang dibutuhkan untuk ketenangan jiwa warga Desa Muara. Kebutuhan ini 

mencerminkan kebiasaan warga Desa Muara yang mempercayai bahkan mengandalkan 

kekuatan-kekuatan gaib dan mistis. Tidak heran jika warga Desa Muara memiliki banyak ritual 

dalam prosesi hidup mereka. Aktor-aktor yang menempati posisi pemenuh kebutuhan dasar roh 

di antaranya adalah: pembaca doa. Pembaca doa ini tidak hanya untuk satu jenis acara, atau 

hanya oleh satu aktor untuk semua jenis acara, namun masing-masing jenis acara memiliki aktor 

pembaca doa tersendiri. Pembaca doa untuk pernikahan berbeda dengan pembaca doa untuk 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 6 

 

acara khitanan, yasinan, syukuran sembuh dari penyakit, duka cita saat ada yang meninggal, 

turun tanah anak, musibah penyakit, musibah kecelakaan, dan lainnya.  

Aktor-aktor tersebut adalah posisi yang memungkinkan untuk mendapat bayaran baik dari 

barang atau jasa yang ditawarkan. Posisi  inilah yang kemudian menjadi sumber daya yang 

memungkinkan mereka mendapat penghasilan untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Setiap 

penjual pasti akan menghadapi saingan, baik yang bersaing dengan cara yang sehat maupun 

dengan cara yang tidak sehat. Proses persaingan ini kemudian memicu rasa ingin melindungi apa 

yang mereka anggap sebagai posisi miliknya. Oleh karena itu, untuk menghindari timbulnya 

pesaing yang dapat mengancam posisi mereka, maka timbullah branding atau pelabelan pada diri 

mereka agar disegani atau bahkan ditakuti oleh calon atau pesaing yang muncul. Untuk 

mendapatkan label atau brand tertentu, mereka membutuhkan keahlian atau kepemilikan akan 

suatu barang yang dapat menjadi tools evident atas label yang mereka sebarkan. Warga Desa 

Muara pada dasarnya menduduki posisi yang sama secara sosial. Tidak ada yang lebih kaya, atau 

berpendidikan lebih tinggi di antara mereka. Silsilah keluarga pun kebanyakan dari mereka 

berasal dari garis keturunan yang sama. Mereka sama-sama menjadi petani tuna kisma. Secara 

materi tidak ada yang membedakan mereka, maka perbedaan dimunculkan dari kepemilikan non 

materi seperti kemampuan supranatural, atau kesalehan agamis.  

Pada dasarnya Desa Muara sudah sangat terbiasa dengan praktik ilmu gaib, seperti perdukunan, 

santet, pengobatan alternatif, rukiah, dan hal lainnya. Para pendahulu mereka merupakan pelaku 

ilmu gaib, namun kemampuan itu kemudian mulai memudar dikarenakan kesibukan mereka di 

sawah saat belum menjadi petani tuna kisma. Tuna kisma membuat mereka kembali 

mengidentifikasi apa yang mereka miliki untuk dipergunakan bertahan hidup. Kemampuan gaib 

kemudian muncul dan marak kembali di masyarakat desa muara. lagi-lagi, mereka tidak mampu 

mencari klien yang membutuhkan kemampuan ilmu gaib mereka dari luar desa, sehingga sasaran 

ilmu gaib mereka adalah diri mereka sendiri sebagai label baru untuk mendapatkan posisi sosial 

baru. 

Citra Desa Muara. 

Tuna kisma sebagai akibat dari Tindakan pengucilan dari desa di sekitarnya cukup menampar 

warga desa muara. tidak hanya sampai di situ, mereka juga tidak diterima untuk sekedar bekerja 

pekerjaan sederhana di desa-desa sekitarnya. Warga Desa Muara menyadari posisi mereka di   

dalam politik antar desa di bantaran sungai Ci Sadane, mereka juga memahami bahwa mereka 

tidak memiliki kemampuan untuk menyuarakan keresahan mereka, menyampaikan apa yang 

sedang terjadi pada diri mereka, dan menjelaskan tetap sejarah Desa Muara yang kemudian 

menimbulkan stigma negatif di mata desa-desa tetangganya. Karena itu mereka berupaya untuk 

mengubah citra desa muara menjadi desa yang dianggap dapat diterima oleh warga desa 

tetangga, yaitu desa yang agamis. Alasan mereka ingin berubah menjadi desa agamis adalah 

contoh citra kyai dan ustaz yang diinternalisasi oleh warga Desa Muara sebagai sosok yang 

dimuliakan, dihargai, dihormati. Bagi warga Desa Muara, kyai adalah status yang 

memperbolehkan seseorang untuk datang mengunjungi desa mana pun, menyuarakan 

Qalamullah, dan tidak ada seorang pun yang berani menentang apalagi merendahkan sosok 

tersebut. Posisi sosial seperti inilah yang didambakan oleh warga desa muara. Posisi yang 

diterima dan dihormati oleh desa-desa lain, terhindar dari segala pengucilan dan memiliki 

kekuasaan untuk menyuarakan apa yang mereka ingin sampaikan baik tentang diri mereka atau 

tentang hal lain yang mereka anggap penting. 

Pak Makmun merupakan sarjana pertama di Desa Muara dengan jurusan Pendidikan Agama dan 

menjadi guru agama di sekolah dasar di desa tetangga pada akhir 80an hingga awal tahun 90an. 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 7 

 

Pak Makmun diterima oleh sekolah di luar desa karena pada saat itu sarjana masih sangat langka, 

sehingga walaupun pak Makmun adalah seorang warga Desa Muara, pihak sekolah tetap 

menerimanya.  

“Waktu itu sarjana maseh sedikit neng, masih jarang. Jadi sayalah guru di SD-SD itu. Waktu itu 

mereka butuh sarjana untuk jadi guru, jadilah saya. Terus saya jadi kepala sekolah tepat sebelum 

sekolahnya dibubarkan. Saya sedeh, tapi saya sudah berusaha yang penteng neng.” Catatan 

lapangan Oktober 2016. 

Namun, warga Desa Muara berpendapat bahwa pak Makmun bisa menjadi seorang guru karena 

pak Makmun adalah anak seorang kyai di Desa Muara. warga Desa Muara tidak 

memperhitungkan usaha pak Makmun menempuh pendidikan sarjana untuk dapat mengangkat 

derajatnya, tetapi memandang status sosial pak Makmun di Desa Muara. Pak Makmun sendiri 

mengakui bahwa dirinya tidak sepenuhnya diterima di sekolah tempatnya mengajar, bahkan 

dirinya ditunjuk sepihak sebagai kepala sekolah pada saat sekolah sudah diujung batas menuju 

bangkrut. Sosok pak Makmun sebagai guru agama pun dianggap oleh warga Desa Muara sebagai 

keuntungan menjadi ‘guru agama’. Konteks guru agama di mata warga Desa Muara adalah sosok 

orang pintar agama yang mengajar ilmu agama dan sudah pasti akan dihormati dan diterima di 

lingkungan mana pun. Warga Desa Muara pun memiliki keinginan kuat untuk menyingkirkan 

stigma negatif yang melekat pada diri mereka. Mereka mulai menyukai kejadian-kejadian mistis 

yang dianggap sebagai pertanda atau keajaiban secara agamis. Keajaiban yang dianggap seperti 

mukjizat atau kemampuan khusus dari sang pencipta untuk orang-orang suci, orang-orang alim 

seperti para wali. 

Pada titik ini warga Desa Muara mulai mencampuradukkan konsep gaib dan mistis. Nicholas 

Heriman menjelaskan bahwa gaib adalah pilihan manusia membangun kepercayaan kepada hal-

hal tak kasat mata selain tuhan. Kepercayaan ini dibangun untuk mencari ketenangan dan rasa 

aman melalui interaksi antara individu dengan dimensi lain yang dapat dikontrol oleh orang 

tersebut. Seperti kemampuan perdukunan, perjanjian dengan iblis untuk keinginan tertentu. 

Sedangkan di sisi lain, mistis adalah kepasrahan dan kepercayaan akan keberadaan Tuhan dan 

keimanan lainnya (iman kepada malaikat, hari kiamat, surga-neraka). Namun karena 

keterbatasan pengetahuan dan keinginan besar warga muara untuk memutarbalikkan stigma yang 

melekat di diri mereka, mereka pun kemudian mencampuradukkan mistis dan gaib menjadi satu 

status sosial yang baru. Jika RA Kartini percaya bahwa Pendidikan adalah alat satu-satunya 

untuk mengangkat derajat perempuan, maka warga desa muara percaya bahwa menjadi seperti 

kyai adalah alat satu-satunya untuk mengangkat derajat mereka di mata desa-desa tetangganya. 

Warga desa muara berupaya untuk membalikkan citra desanya dengan menerapkan segala 

informasi yang menurut mereka dapat menunjukkan citra baru warga desa mereka. Informasi 

tersebut mereka dapatkan dari beberapa website dan media sosial. Warga desa muara berharap 

dengan menerapkan beberapa hal yang mereka ketahui tersebut dapat mengubah cara pandang 

orang luar desa terhadap desa mereka. Namun, karena keterbatasan pengetahuan yang mereka 

miliki, semua informasi tersebut tidak ditelaah terlebih dahulu apakah benar atau tidak, semua 

informasi tersebut mereka telan bulat-bulat tanpa disaring. Beberapa hal  di antaranya yaitu:  

Pertama, Warga desa muara menghilangkan penggunaan pengeras suara di masjid dengan dalih 

bahwa benda itu bukan produk milik umat Islam, saat ditanyai oleh penulis alasan tidak 

menggunakan pengeras suara untuk azan atau kebutuhan lainnya di masjid atau mushola, mereka 

menyatakan bahwa speaker dan sejenisnya hukumnya haram digunakan. Saat ditanyai sumber 

hukumnya dari mana, mereka hanya memberi penjelasan: 

“pokoknya haram teh, teteh ihhh masak gitu aja gak paham. Pan teteh mah orang aceh, kuduna 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 8 

 

lebih ngarti”. Catatan lapangan Juli 2016 

Tindakan mengharamkan pengeras suara ini menurut pak Makmun adalah sebuah tindakan salah 

kaprah. Pak Makmun menjelaskan bahwa jika warga desa tidak mau menggunakan pengeras 

suara karena buatan kafir, maka seharusnya mereka juga tidak menggunakan handphone, 

“HP juga kan ada spekernya neng. Apa bedanya ama speker yang dimasjid? Ukurannya doang 

yang beda ha ha haa” catatan lapangan Agustus 2016. 

Kedua, warga desa muara melakukan pembangunan masjid besar-besaran dengan sumber dana 

iuran warga desa. Mereka sangat memaksakan pembangunan masjid semegah-megahnya agar 

terlihat sebagai desa yang sangat menjunjung tinggi nilai-nilai keislaman. Mereka sendiri sedang 

kesusahan bertahan hidup, namun mereka sangat berusaha agar masjid di desa muara selesai dan 

megah. Namun kondisi keuangan mereka tidak dapat mereka bohongi, kebutuhan dana yang 

besar tidak mampu mereka penuhi. Mereka pun tidak memiliki kenalan pihak-pihak yang bisa 

menjadi donator untuk masjid mereka. Hal terakhir yang mereka lakukan yaitu menempuh jarak 

puluhan bahkan ratusan kilometer untuk ‘ngecrek’. Ngecrek yaitu berjalan ke pom bensin, lampu 

lalu lintas, dan tempat publik lainnya sambal membawa kotak amal dan meminta beberapa 

sumbangan kepada individu yang sedang lewat atau singgah di tempat-tempat tersebut. Mereka 

berjalan kaki selama berkilo-kilo meter dengan bekal yang sangat sedikit. Mereka tidak 

menghiraukan cuaca hujan atau kemarau dan tetap melakukan ngecrek. Efeknya, mereka 

mengalami kelelahan dan menimbulkan penyakit-penyakit turunan seperti sakit kepala, demam, 

sakit perut, otot tegang. Penanganan yang mereka lakukan yaitu mengkonsumsi obat-obatan 

yang dijual di warung-warung di sekitar rumahnya dengan menerka-nerka diagnosa penyakit 

yang mereka rasakan. Warga desa muara sangat jarang berobat ke fasilitas Kesehatan seperti 

rumah sakit atau puskesmas, alasannya karena biaya rumah sakit yang cukup mahal dan 

kendaraan menuju rumah sakit sulit mereka dapatkan. Mereka tidak pernah ke puskesmas utuk 

berobat ataupun untuk keperluan rujukan BPJS, hal ini karena posisi puskesmas yang berada  di 

desa lain. Hal ini sangat disayangkan, karena warga desa muara 85% memiliki BPJS Kesehatan 

yang rutin mereka bayar melalui agen BPJS di desanya dengan biaya admin yang cukup besar 

(hingga Rp. 50.000). Akibat dari diagnosa hasil menerka-nerka dan konsumsi obat sembarangan, 

beberapa laki-laki di desa muara tidak kunjung sembuh bahkan meninggal dunia. Kehilangan 

para laki-laki ini kemudian meninggalkan istri yang menjada dan anak yatim. Namun sayangnya 

aktifitas ngecrek tetap mereka lakukan untuk memenuhi biaya pembangunan masjid. Tanpa 

mereka sadari, mereka harus membayar mahal untuk pembangunan masjid yang megah di Desa 

Muara. tidak hanya biaya yang mahal, tetapi nyawa yang dikorbankan meninggalkan keluarga-

keluarga petani dalam kondisi landless dan kehilangan kepala keluarga. 

Ketiga, warga Desa Muara mulai menyekolahkan anak-anaknya ke pesantren. Warga Desa 

Muara pada umumnya hanya menempuh Pendidikan sekolah dasar. Satu-satunya yang 

menempuh Pendidikan tinggi hingga sarjana adalah Pak Makmun. Tetua Desa Muara yang 

sukses, memiliki properti dan bisnis di luar desa muara saat ini sudah tidak lagi tinggal di Desa 

Muara. Beliau adalah Haji Obing, saat ini sudah memasuki masa pension dan menikmati hari tua 

sambal mengajar ngaji. Walaupun sudah tinggal di luar desa, Haji Obing tidak lupa pada 

kampung halamannya. Haji Obing menjadi salah satu dari 4 pendiri Yayasan di Desa Muara 

yang menyediakan sekolah SD-SMP gratis khusus untuk anak-anak Desa Muara. Tuna kisma 

kemudian menyadarkan warga Desa Muara bahwa Pendidikan penting untuk mengangkat derajat 

diri dan keluarga mereka. Pendidikan yang mendapat perhatian utama bagi warga desa muara 

adalah Pendidikan agama. Hal ini karena warga desa muara menjadikan kyai, pak Makmun, dan 

Haji Obing sebagai role model. Warga desa muara melihat benang merah dari ketiga orang ini 

adalah pendidikan ilmu agama, baik dari universitas maupun dari pesantren. Para orang tua di 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 9 

 

desa muara mulai mengirim anaknya ke pesantren-pesantren di wilayah banten. Sebagian yang 

memiliki kerabat di serang maka akan menitipkan anaknya pada kerabat yang ada untuk 

dicarikan pesantren yang terjangkau. Bagi yang tidak memiliki kerabat maka akan mencari 

kenalan-kenalan di luar desa, untuk dicarikan informasi pesantren yang terjangkau. Bagi orang 

tua yang tidak memiliki kerabat maupun kenalan di luar desa maka akan mencari tetangganya 

yang memiliki kerabat atau kenalan di luar desa untuk berbagi informasi pesantren yang 

terjangkau. Makna terjangkau disini adalah terjangkau baik jarak maupun biayanya. Warga desa 

muara terbatas pada kendaraan dan kemampuan finansial, sehingga mereka tidak mampu 

mengantarkan anak mereka ke pesantren yang terlalu jauh atau mahal. Jika posisi pesantren 

terlalu jauh maka akan menyulitkan mereka untuk mengunjungi anak-anaknya, sedangkan jika 

pesantren terlalu mahal maka akan menyulitkan mereka memenuhi biaya bulanan anak-anaknya. 

pesantren di wilayah banten, terutama serang adalah pesantren ideal bagi mereka. Selain 

jaraknya yang masih terjangkau, juga terdapat banyak pesantren kecil dengan biaya bulanan 

yang cukup memudahkan. Tentu saja biaya bulanan seimbang dengan fasilitas pesantrennya. 

Pesantren-pesantren kecil ini tidak menyediakan jasa laundry atau catering bagi santrinya. Para 

santri hanya diberi fasilitas dapur dan kamar mandi, selanjutnya mereka diperbolehkan memasak 

dan mencuci sendiri dengan bahan-bahan yang disediakan oleh prang tua mereka. Bagi anak usia 

SMP (13-16 tahun), hidup mandiri seperti ini bukanlah hal yang mudah. Mereka terbiasa 

disediakan makanan dan pakaian bersih oleh orang tuanya. Sebelum ke pesantren mereka 

memiliki kebebasan bermain dan tidak banyak mengerjakan pekerjaan rumahan. Mereka harus 

beradaptasi dengan cepat pada ritme hidup di pesantre. Mereka harus mengikuti semua peraturan 

pesantren yang tegas, dimulai dari bangun tidur sebelum subuh hingga tidur mendekati tengah 

malam. Selain itu mereka juga harus siap menyiapkan makanan sendiri dan mencuci pakaian 

sendiri. Kegiatan dan peraturan pesantren yang padat ini membuat beberapa anak kemudian tidak 

tahan dan memutuskan untuk kabur dari pesantren. 

Keempat, selanjutnya tindakan pencitraan ulang juga dilakukan secara perorangan sesuai dengan 

kemampuan masing-masing, seperti: (a) memakai pakaian yang menunjukkan identitas 

keagamaan, khususnya Islam. Pakaian ini seperti gamis dan surban. Namun tidak di semua 

waktu pakaian ini digunakan, hanya di sore hari setelah selesai melakukan aktifitas di sawah, 

kebun, atau sungai. Pakaian ini pun hanya digunakan oleh para laki-laki, khususnya bapak-

bapak. Saat pertama peneliti tiba di desa muara, penulis merasa seperti sedang berada di desa 

santri di sore hari. Peneliti sering melihat bapak-bapak bersurban yang sedang duduk di saung-

saung atau balai-balai yang sering digunakan untuk pos ronda. Saat azan berkumandang pun 

peneliti melihat bapak-bapak beramai-ramai berjalan menuju masjid untuk menunaikan ibadah 

shalat maghrib. Namun tidak demikian dengan ibu-ibu, remaja, dan anak-anak. Bahkan ibu-ibu 

tidak pernah mengenakan pakaian tertututp seperti ukhty-ukhty pada umumnya. Mereka selalu 

berpakaian kasual dan santai. Begitu juga dengan remaja dan anak-anak baik laki-laki maupun 

perempuan, mereka selalu berpakaian kasual tanpa pernak pernik identitas keagamaan. (b) 

melakukan aktifitas ibadah di masjid dengan intensitas yang lebih banyak. Hal ini juga dilakukan 

khususnya oleh bapak-bapak di Desa Muara. saat dikonfirmasi oleh peneliti alasan hanya bapak-

bapak yang memakai pakaian dengan berbagai atribut keagamaan dan melakukan aktifitas di 

masjid, alasan mereka adalah karena selama ini sosok kiayi yang mereka temui adalah laki-laki 

lebih tepatnya bapak-bapak.  

“liat aja kiayi itu kan laki-laki, bapak-bapaklah yang udah dewasa. Yang biasa dateng kesini, 

dikirim sama pemerentah juga kan kiayinya pasti bapak-bapak. Bukan muda-muda apalagi ibu-

ibu. Disini dulu sering neng tau-tau dateng ustad-ustad kiriman dari pemerentah. Buat dakwah, 

ngajarin kita-kita ngaji.” Catatan lapangan September 2017. 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 10 

 

Pakaian bernuansa timur tengah tersebut dikenakan oleh bapak-bapak di desa muara di sore hari 

hingga malam, setelah mereka selesai dengan segala kegiatan di sawah, kebun, dan sungai. 

warga desa muara sebagian masih beraktifitas di sawah sebagai buruh tani. Mereka bekerja di 

sawah-sawah yang sudah mereka jual kepada orang luar desa. (c) menyebarkan kepada warga 

lainnya bahwa dirinya pada waktu tertentu mendapat penglihatan (seperti mimpi) didatangi oleh 

makhluk ghaib dan mistis. Tindakan ini dianggap sangat penting karena menunjukkan bahwa 

orang tersebut adalah orang pilihan. Menurut warga desa muara, mimpi khusus seperti didatangi 

makhluk gaib baik yang menunjukkan gambaran negative seperti genderuwo, iblis bertanduk, 

raksasa hitam, kuntilanak, atau yang menunjukkan gambaran positive seperti kakek bersurban, 

sosok kiayi yang sudah wafat, atau perempuan bercadar bukanlah mimpi sembarangan dan hanya 

didatangkan untuk orang-orang pilihan. Maksud orang pilihan adalah mereka yang dianggap 

sangat penting sehingga mampu melihat ‘kiriman’ ilmu hitam dari orang lain melalui mimpi 

negativ, dan mereka yang dianggap pantas menerima ‘pemberian’ khusus dari para leluhur 

melalui mimpi positif. 

Mimpi khusus ini sangat penting bagi warga desa muara, karena menurut mereka yang 

mendapatkan mimpi khusus berarti orang yang terpilih dan hebat, mereka menyebutnya sebagai 

orang-orang tinggi ilmu. Sehingga mereka yang menerima mimpi ini pantas dianggap orang 

sebagai orang berilmu tinggi. Orang-orang yang berilmu tinggi maka dapat mengambil posisi 

tertentu dalam struktur sosial yang juga memiliki posisi ekonomis di desa muara. mimpi 

memiliki keabsahan yang sulit diukur, tidak ada seorang pun yang bisa mengukur apakah orang 

tersebut benar atau tidak tentang mimpinya. Hal yang mendukung keabsahan mimpi yang 

diceritakan oleh orang tertentu yaitu sejarah yang dianggap berhubungan, atau kedatangan orang 

tertentu. Mimpi ini akan diceritakan berulang-ulang kepada siapa pun yang bertamu ke 

rumahnya, atau di mana pun orang tersebut sedang berkumpul. Tindakan ini juga untuk 

menekankan bahwa mereka terpilih dan spesial. 

“saya mimpi didatengin genederuwo guedeeeee banget neng. Itu genderuwo dateng ke kamar 

saya pas saya lagi tidur, terus saya ditindih. Untungnya saya mampu mukul balik itu genderuwo. 

Salah orang, salah orang itu yang mau macem-macem sama saya. Ilang itu genderuwo. Tanya aja 

sama orang-orang sini, semua orang sekampung tau saya mimpi begitu. Tanya ajah!”. Catatan 

lapangan 30 oktober 2016, wawancara bersama Haji Toyib.  

“mbak, saya tuh sebelum mbak kesini tuh ya. Saya udah mimpi ada orang dari aceh yang dateng 

kesaya bilang, nanti aka nada keturunan saya yang dateng ke kamu untuk bantuin kamu 

mengangkat derajat keluarga kamu. Terus bener kann mbak tuh dateng, bikin usaha keripik 

pisang disini.” Catatan lapangan 30 oktober 2016, wawancara bersama Pak Rojali suami Bu 

Lilis. 

Sebaran kekuasaan di Desa Muara pun mulai berubah seiring berjalannya proses internalisasi di 

dalam desa. Pada tahap ini mulai muncul individu-individu dengan branding baru sebagai orang 

yang alim, atau orang dengan kemampuan khusus, atau orang terpilih yang didukung oleh mimpi 

khusus. Sebaran kekuasaan yang dapat peneliti petakan diantaranya adalah sebagai berikut: 

Pertama, kategori orang-orang tinggi ilmu. Yayasan YBS sebagai satu-satunya Yayasan yang 

berdisi di Desa Muara. Yayasan ini didirikan oleh empat sekawan sesepuh di Desa Muara. 

Yayasan ini merupakan Yayasan yang menyediakan sekolah gratis tingkat madrasah Ibtidaiyah 

untuk anak-anak di Desa Muara. selain sekolah gratis, Yayasan ini juga mengadakan santunan 

rutin bagi anak yatim dan ibu-ibu orang tua tunggal. Menariknya, Yayasan lain milik orang luar 

desa juga beberapa kali sempat didirikan di Desa Muara dengan sponsor tertentu. Namun 

Yayasan lain tidak pernah bertahan lama. Saat hal ini ditanyakan kepada warga, warga 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 11 

 

menjawab bahwa empat sekawan pendiri Yayasan ini adalah orang-orang tinggi ilmu. Tidak ada 

yang bisa menandingi kemampuan empat sekawan, sehingga Yayasan lain tidak bisa berdiri 

lama. Warga merasa lebih aman dan nyaman jika menghadiri kegiatan-kegiatan di Yayasan YBS 

dan enggan menghadiri kegiatan di Yayasan lain. Tanpa adanya partisipasi dari warga maka 

Yayasan lain pun kemudian tutup dengan sendirinya untuk pindah ke desa lain. Namun, peneliti 

menemukan hal menarik dari Yayasan ini. Yayasan YBS pada dasarnya berusaha memonopoli 

sumber dana dari donator maupun calon donator untuk menyalurkan dana melalui Yayasan 

mereka. Pada saat penelitian ini berlangsung, sempat didirikan home industry keripik pisang oleh 

pengajar dari Yayasan YBS. Home industry ini bersifat bisnis dengan menuntut adanya cashflow 

yang jelas dan transparan. Hal ini mengusik pengurus Yayasan dikarenakan sebelumnya tidak 

ada yang pernah mempertanyakan aliran dana di dalam Yayasan. Hal ini berujung pada konflik 

antara pengurus Yayasan dengan para pengajar yang menjadi pengurus home industry. Tidak 

lama setelah konflik tersebut, salah satu pekerja di home industry bernama Bu Lilis sakit. Orang-

orang tinggi ilmu ini tidak hanya para 4 sekawan saja tetapi juga mereka yang menempati posisi-

posisi ekonomis seperti penjual gas, agen BPJS, agen PLN, penjual sembako, dan pedagang 

barang atau jasa lainnya. 

Kedua, kategori dukun desa. Dukun desa yang dimaksud adalah mereka yang mampu mengobati 

atau menolong kondisi Kesehatan tertentu seperti melahirkan. Sakitnya salah satu pekerja di 

home industry memicu kepanikan pekerja lainnya. Mereka menyampaikan kepada pengurus 

home industry bahwa sakitnya Bu Lilis adalah dampak dari konflik bersama pengurus Yayasan. 

Para pekerja percaya bahwa ketidaksukaan pengurus Yayasan yang telah menyebabkan ada 

pihak yang ‘mengirim sesuatu’ ke home industry dan berwujud penyakit. Pengurus home 

industry berupaya menenangkan para pekerja dan membawa Bu Lilis ke Rumah sakit. Diagnosis 

medis menyatakan Bu Lilis mengalami sakit luka lambung. Namun saat keluarga Bu Lilis dan 

para pekerja tidak menerima diagnosis dan tetap percaya bahwa ini adalah salah satu kiriman 

dari pihak Yayasan YBS. Mereka juga meminta pengurus home industry untuk mengadakan 

acara rukiyah bagi Bu Lilis dan tempat mereka memproduksi keripik. Untuk menenangkan para 

pekerja, pengurus home industry pun menuruti dan melakukan rukiyah seperti yang diminta. 

Untuk dapat melakukan rukiah maka dibutuhkan orang yang dianggap mampu melakukan ritual 

tersebut. Pemilihan siapa yang akan melakukan rukiah dipercaya oleh warga harus dilakukan 

oleh Bu Umy. Warga menyampaikan kepada pengurus home industry bahwa kegiatan rukiah di 

Desa Muara harus dilakukan oleh Bu Umy, jika tidak maka rukiah akan gagal karena hanya Bu 

Umy yang mampu menampung energi rukiah di Desa Muara. sebelum rukiah mereka harus 

mengadakan zikiran, dan acara zikiran tersebut harus dipimpin oleh Pak Amuk. Warga juga 

percaya bahwa zikiran yang dipimpin oleh selain Pak Amuk maka tidak akan berkah acara 

selanjutnya. Akan ada halangan apa saja untuk ritual setelah zikiran dilaksanakan. Setelah rukiah 

pun masih memiliki acara lanjutan yaitu syukuran. Acara syukuran ini juga memiliki individu 

khusus untuk meminpin zikirannya, yaitu Pak Obin. Seperti acara-acara sebelumnya, warga juga 

meyakini bahwa hanya Pak Obin yang dianggap mampu memimpin doa syukuran setelah rukiah. 

Hal ini didasari Pak Obin yang pernah mendapatkan mimpi didatangi oleh sebuah makhluk besar 

dan mampu mengalahkannya. Mimpi ini dipercaya warga sebagai petunjuk tinggi ilmu yang 

dimiliki oleh Pak Obin. 

Ketiga, tukang baca doa. Tidak hanya prosesi rukiah dan rentetan acara pendampingnya yang 

memiliki aktor tertentu untuk memimpin acara dan ritual tersebut. Prosesi lainnya seperti 

sunatan, pernikahan, upacara pernikahan, hingga syukuran anak lahir pun sudah memiliki aktor 

tertentu yang harus memimpin kegiatan tersebut. Dasarnya adalah aktor-aktor tersebut mengaku 

menerima mimpi, mengaku keturunan tertentu, terlihat lebih sering beribadah di masjid, atau 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 12 

 

pengakuan lainnya yang memberi brand bahwa mereka adalah orang tinggi ilmu. Mereka adalah 

orang-orang yang mampu membawa berkah dan menumpas ilmu hitam, namun mereka juga 

tidak boleh disaingi jika tidak ingin menerima ‘kiriman’.  

Keempat, orang tinggi ilmu. Selain posisi penyedia barang atau jasa, kesempatan, dan tentu saja 

posisi politik desa juga ditempati oleh mereka yang mampu melabeli dirinya sebagai orang tinggi 

ilmu. Kepercayaan mereka akan gaib dimanfaatkan untuk mengusik pesaing, calon pesaing, 

bahkan pihak-pihak yang dianggap membawa kesempatan baru bagi warga desa lainnya. Warga 

desa lainnya yang tidak mampu menempuh posisi ilmu tinggi menjadi sasaran pasar. Mereka 

tidak bisa menolak atau protes pada ketidakadilan yang mereka alami. Ketidakadilan yang 

muncul contohnya; agen PLN yang meminta biaya jasa hingga Rp. 50.000 setiap kali warga desa 

melakukan pembayaran listrik pasca bayar, atau agen BPJS yang juga menetapkan tarif biaya 

jasa sebesar Rp. 100.000 setiap bulannya hanya untuk biaya admin. 

Kelima, calon mantu masa depan. Struktur sosial baru ini tentu saja membawa internalisasi baru 

akan nilai-nilai agama, khususnya bagi generasi anak-anak. Bagi keluarga yang tidak mampu 

menempati posisi ilmu tinggi, mereka harus bekerja keras untuk memenuhi kebutuhan dirinya 

dan berbagai biaya barang dan jasa yang mengikuti. Mereka secara tidak sadar menanamkan 

kepada anak-anaknya agar menjadi orang yang dianggap ilmu tinggi. Sehingga banyak orang tua 

yang berusaha mengantar anak-anaknya ke pesantren. Pesantren yang dimaksud lebih banyak 

adalah pesantren-pesantren kecil di Banten. Kemampuan ekonomi yang terbatas membuat 

mereka tidak dapat mengantar anak-anak mereka ke pesantren ternama atau pesantren dengan 

yayasan besar. Pesantren kecil yang dimaksud adalah pondok pengajian yang diajari oleh 

seorang ustaz, kebanyakan dari pesantren tersebut tidak memiliki kelembagaan dan ijazah atau 

penyetaraan tingkat Pendidikan formal seperti pesantren pada umumnya. Warga Desa Muara 

tidak memusingkan akan ijazah yang tidak diterima oleh anak-anak mereka. Bagi mereka, anak-

anak mereka mampu bertahan di pesantren selama tiga tahun maka sudah cukup untuk 

memperbaiki kondisi keluarga mereka. 

inward-looking communities memberi pengaruh bagi generasi selanjutnya menginternalisasi nilai-nilai 

agama. Bagi mereka sekarang Agama merupakan sebuah jalan memperbaiki nasib keluarganya. 

Saat ditanyai oleh peneliti tentang cita-cita anak-anak di Desa Muara, Sebagian besar anak laki-

laki ingin memperistri putri kiayi. Gambaran putri kyai yang ada di benak mereka adalah seorang 

gadis cantik, lemah lembut, penurut, soleh, pintar mengaji, dan menjadi kunci bagi mereka untuk 

mewarisi pesantren milik mertuanya. Anak-anak perempuan menjawab ingin menjadi tenaga 

kerja Indonesia (TKI) di luar negeri agar dapat mengirimi uang yang banyak untuk keluarganya 

di Desa Muara. 

 

KESIMPULAN 

Sejarah panjang Desa Muara menunjukkan proses munculnya stigma negatif yang menempatkan 

warga desa ini pada kondisi tunakisma. Stigma negatif ini terus diproduksi dan direproduksi oleh 

berbagai pihak untuk berbagai kepentingan. Warga Desa Muara kemudian turut serta melakukan 

internalisasi stigma negatif tersebut dan membentuk realita baru bagi mereka. Realita ini 

kemudian memunculkan struktur sosial baru bagi warga Desa Muara. 

Struktur sosial baru mengindikasikan adanya kesengajaan penggunaan isu gaib untuk 

mendefinisikan kekuasaan bagi aktor tertentu. Isu gaib di rebranding menjadi isu mistis dan 

digunakan untuk kepentingan pencitraan aktor-aktor tertentu. Aksi pencitraan dan pencitraan 

ulang itu bertujuan untuk memperebutkan sumber daya dengan nilai ekonomis yang masih 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 13 

 

tersisa di dalam desa. Namun tidak semua warga mampu menempuh proses ini. Bagi warga yang 

tidak mampu menempati posisi tinggi ilmu, kemudian menempatkan harapan kepada anak-anak 

mereka. Hal ini menimbulkan internalisasi baru akan nilai-nilai agama bagi anak-anak di Desa 

Muara.  

Persaingan di Desa Muara tidak hanya tentang sumber daya semata, tetapi juga persaingan 

kesempatan bagi warga lainnya. Aktor-aktor di Desa Muara seperti tidak mengizinkan warga lain 

sejahtera dan mendapatkan kesempatan yang lebih baik dari dirinya.  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Bernstein, H. (2010). Class Dynamics of Agrarian Chance. Canada. Fernwood Publishing 

Berger, P. L., and Luckmann, T. (1991). The Social Construction of Reality. USA: The Penguin 

Gruop. 

Biro Pusat Statistik. (1994). Statistik Indonesia 1993. Jakarta. Biro Pusat Statistik 

Emmerson, D. K. (1995). Region and recalcitrance: rethinking democracy through Southeast 

Asia. The Pacific Review, 8(2), 223-248 

Fadoli, A. (2002). Perlawanan sehari-hari tunakisma korban penggusuran terhadap dominasi 

kekuasaan negara, kontraktor dan elit lokal . Doctoral dissertation, Universitas Gadjah 

Mada. 

Main, A., Farid, M., etc. (2018). Fenomenologi: Dalam Penelitian Ilmu Sosial. Prenada Media. 

Hakim, I., & Wibowo, L. R. (2014). Hutan untuk Rakyat; Jalan Terjal Reforma Agraria di 

Sektor Kehutanan: Jalan Terjal Reforma Agraria Di Sektor Kehutanan. LKIS PELANGI 

AKSARA  

Liang, Ying, and Shuqin Li. 2014. “Landless Female Peasants Living in Resettlement Residential 

Areas in China Have Poorer Quality of Life than Males: Results from a Household Study in 

the Yangtze River Delta Region.” Health and Quality of Life Outcomes 12(1):1–17.  

Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of structuration. Univ of 

California Press. 

Hall, D., Hirsch, P., & Li, T. M. (2011). Introduction to powers of exclusion: land dilemmas in 

Southeast Asia. Honolulu: University of Hawaii Press 

Herriman, N. (2013). Negara vs Santet. Yayasan Pustaka Obor Indonesia 

Kleden, I. (2005). Habitus: Iman dalam Perspektif Cultural Production. Bangkit dan 

Bergeraklah: Dokumentasi Hasil Sidang Agung Gereja Katolik Indonesia. Jakarta: 

Sekretariat SAGKI 

Kuswarno, E. (2008). Etnografi Komunikasi, Suatu Pengantar dan Contoh Penelitiannya. 

Bandung : Widya Padjadjaran.  hal 22-24 

Liang, Ying, and Shuqin Li. 2014. “Landless Female Peasants Living in Resettlement Residential 

Areas in China Have Poorer Quality of Life than Males: Results from a Household Study in 

the Yangtze River Delta Region.” Health and Quality of Life Outcomes 12(1):1–17.  

Payne, M. 2016. Teori Pekerjaan Sosial Modern. Edisi ke 4, BPSW Indonesia. DI Yogyakarta. 

Penerbit Samudra Biru 



JURNAL TANAH PILIH – VOL. 2 NO. 1 (2022)  

E-ISSN 2777-1113  

TANAH PILIH 14 

 

Rajuladevi, A. K. (2000). Profiles in poverty: Female landless agricultural labour households. 

Economic and Political Weekly, 474-484 

Ritzer, G. 2012. Teori Sosiologi dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir 

Postmodern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Roncoli, C., Jost C, Kirshen, P., Sanon, M., etc.(2009). From Accessing to Assessing Forecasts: 

An End-to-End Study of Participatory Climate Forecast Dissemination in Burkina Faso 

(West Africa).” Climatic Change 92(3–4):433–60. 

Safitri, W., Afiff, S. A., & Purwanto, S. A. (2018). Hilangnya tutug uyah (suka cita panen): studi 

kasus tunakisma pada petani Desa Muara= Loss of tutug uyah (joy of harvest): case study 

of tunakisma (landless) on farmers in Muara Village. Universitas Indonesia. 

Salman, D. (2015). Sociotechnical Change and Institutional Adjustment in Paddy Rice Farming 

During Post Green Revolution in Indonesia. Makassar Universitas Hasanuddin. 

Saragih, I., & Susanto, D. (2006). Petani Tunakisma. Jurnal Penyuluhan, 2(2). 

Sewell Jr, W. H. (1992). A theory of structure: Duality, agency, and transformation. American 

journal of sociology, 98(1), 1-29 

 

 


